

गोदावर्याः प्रवाहो विलसति यदुद्वपार्श्वतो योजनैकं।
प्रादुर्भृत्वाऽसमभूत्या ऽ निश्जनितमरे शीलिधिक्षेत्रधारिन
सर्वज्ञातीयवृ देविविधजनपदादागतैः स्तूयमानः।
पूर्णब्रह्मैव साक्षाद्विजयति भुवनं पावयन्साइनाथः॥

शके १८५९ ]

# श्रीसद्गर साईनाथ [ वर्ष १४ अंक ४-५

# श्रीदत्तिन्तिः । उर्वे अभिना क्यान । उर्वे अभिना क्यान

परित्राणाय साधूनाम् । विनाशायंच दुष्कृताम् ॥ धर्मसंस्थापनार्थाय । संभवामि युगे युगे ॥

–શ્રી. મ. મી. અ ૪, શ્ર્ઠો. ૮

वरील भगदुक्तीप्रमाणें सद्वासनांचें संरक्षण करण्याकरितां व दुर्वासनांचें निर्मूलन करण्याकरितां परमात्मास प्रत्येक युगांत अवतार धारण करावे लागतात. पण एक अवतार संपला कीं दुसरा तोच अवतार होण्यास दहा अवतार जावे लागतात. सर्व अवतारांत कृष्णावतार पूर्णावतार मानला जातो. कालचकांत असे कृष्णावतार आजपर्यंत किती झाले असतील व पुढें किती होतील ते त्या कृष्णप्रभूसच माहीत! असो. कृष्णावतारांत कृष्णपरमात्मांनीं आपल्या बाळपणीं उत्तर हिंदुस्थानांत गोकुळांत काला करण्यास प्रारंभ केला. त्यापूर्वी कोणत्याही अवतारांत व कोणत्याही ठिकाणीं काला करण्याची चाल नव्हती असे पौराणिक बाइमयावरून दिसतें.

रुष्ट होऊन दक्षिण हिंदुस्थानांत विदर्भ (वन्हाड) प्रांतांत आपलें माहेर असलेल्या कुंडिनपुर राजधानीवरून महाराष्ट्रांत त्या वेळीं उदित झालेल्या दिंडिरवनांत तपाकरितां आलेल्या श्रीहिमणीमातुःश्रींची समजूत करण्याकरतां, दिंडिरवनाचा उद्धार करण्याकरितां व भक्तशोंड पुण्य पवित्र मातृपितृसेवेंत निरंतर रममाण झालेल्या श्रीपुंडिलकांना दर्शन देण्याकरतां कृष्णप्रभु जेव्हां द्वारकेंतून दिंडिरवनांत आले, तेव्हां त्यांनीं पुंडिलकांना दर्शन व वर देऊन त्यांच्या विनंतीप्रमाणें द्वारकेची (पिश्वम द्वारकेची) सर्व संपत्ति, स्त्रीगण, गोपीगोप, गोधनें यांसह अवधा परिवार इकडे आणून, त्या वनांत दुसरी अद्वितीय अवर्णनीय अशो एक दक्षिण द्वारका निर्माण करून त्यांत मध्यवस्तीचें असे एक केंद्र (राजधानी) बनवून त्यांस पंढरी वा पंढरपूर असें नामाभिधान देऊन आपण स्वतः दुसरें विद्रल असें नवें नाम धारण करून या पंढरपूर क्षेत्रांत निरंतरचाच निवास केला, व आपली उत्तरेकडील गोकुळींची मुळची काल्याची प्रथा इकडे आणून श्रीचंद्रभागा-माईच्या वाळवंटांत प्रस्थापित केलेल्या विष्णुपद ऊर्फ वेणुनादतीर्थीत स्वहस्तें काला करण्यास सुरवात केली.

# अभंग खंड १

यमुने पावळीं। गिडिया बोले वनमाळी। आणा शिदोन्या सकळीं। काला करूं आजी अवधे एके ठायीं। करूनि स्वाद स्याचा पाही। मजपासी असे तेंहि। तुम्हां माजी देतों ॥१॥ खडकीं सोडिख्या मोटा। अवधा केला एकवटा। काला करूनियां वाटा। गिडिया देतों हरी॥ चला बाई पांडुरंग पाहूं वाळवंटीं। मांडियेला काला भोंवतीं गोपालांची दाटी॥१॥ आनंदें कवळ देती एकामुखीं एक। न म्हणती सान थोर अवधीं सकळीक॥ २॥

-श्रीतुकाराम गाथा, अभंग १८०

# अभंग खंड २

महणती धालों धणीवरी। आतां नलग शिदोरी। नये क्षणभरी। आतां यासी विसंवों ॥ चाल चाल रे कान्होबा। खेळ मांडू रानीं। बैसवूं गोठणीं। गाई जमा करूनी ॥ २ ॥ नलगे जावें घरा। चुकलिया येरझारा। सज्जन सोयरा। माय बाप तूं आम्हां ॥ ३ ॥ तुका महणें धालें पोट। आतां कशाचा बोभाट। पाहणें ते वाट। मागें पुढें राहिली ॥ ४ ॥

-श्रीतुकाराम गाथा, अभंग १९४

# अमंग खंड ३

वेणुनादीं श्रीधरें। काळा वाटिका स्वकरें। विमानि बैसुनी एकसरें। देव तथें पाइती ॥ कमलाकार गोपाळ। मध्यें भ्रमर तमालनीळ। निधाना आरतार् गाला भारागाद्यां

भोंवतें साधक सकळ। साधाया जेविं बैसले ॥ आपुल्या शिदोन्या संपूर्ण। हरिपुढें ठेविती ॥ २९॥

# -श्रीपंढरीAहात्म्य, अध्याय १०

उपरिनिर्दिष्ट पहिल्या व दुसऱ्या खंडांतील अभंग उत्तरेकडे श्रीयमुनामाईचे तीरा-चर परमात्मांनी बालपणीं केलेल्या काल्यासंबंधाचे आहेत, व तिसऱ्या खंडांतील अभंग दक्षिण द्वारकेंतील श्रीभीमरथीमाईच्या वाळवंटांत परमात्म्यांनी वेणुनादीं स्वइस्तें केलेल्या काल्यासंबंधाचे आहेत.

दुस-या खंडांतील अभंगावरून काला करून वाटण्याचा हेतु केवळ एक किंवा अनेक दिवस पोट भरण्याचा नसून त्यापासून नेहमीचेंच पोट भरावें व जन्मक्षयाच्या येरझारा चुकाव्या असा आहे असें स्पष्ट दिसतें, व पूर्वी असाच व्यावहारिक व पारमार्थिक काला कृष्णप्रभूंच्या हातून गोपिगोपगणांस खावयास मिळत असे असेंही त्याच अभंगावरून विशद होतें.

आतां शिरडींत वाबा कोठकोठून आले व शिरडींत काला कसा आला त्याचें थोडेंसें दिद्गर्शन करूं.

वाबा माहुराहून गिरनारास, गिरनारहून अबू पहाडीं तेथून गाणगापुरी, गाणगा-पुराहून अक्कलकोटास, तेथून दौलताबादेस, याप्रमाणें ठिकठिकाणीं वस्ती करीत करीत नंतर पंढरीस आले व तेथून शेवटीं शिरडीस आले. तेथें कायमचेच क्षेत्रसंन्यासी म्हणून राहिले, असें बाबोनीं रामगीर उर्फ बापूगीर यांस एक वेळ द्वारकामाईत स्वमुखानें सांगितलें व तीच गोष्ट एक वर्षापूर्वी मला बापुगिरांनीं बाबांच्या समाधि मंदिरांत स्वतः सांगितली. त्यांचें वय ८० वर्षीवर आहे. त्यामुळें त्यांचे सांगण्यांत स्थळें मागें पुढें होण्याचा संभव आहे. हा कम प्रथम गिरनार नंतर अबू पहाड व नंतर माहुर असा घेतला तर पश्चिम द्वारकेकडून दक्षिण द्वारकेकडें व शेवटीं कृष्णप्रभु शिरडीस कसे आले या मार्गाचें ध्वन्यर्थानें दिग्दर्शन होतें.

वावा शिरडींत आल्यानंतर सुमारें ४० वर्षीनीं श्रोराधाकृष्णआई ह्या पंढर-पुराहृत्तच शिरडीस आल्या, व त्यांनीं शिरडीस श्रीगोक्कअष्टमीचा उत्सव सुरू करून शेवटीं काला करण्याची पंढरीची पद्धत सुरू केली. पण त्या वेळीं कीर्तन होत नसे; नुसताच काला होई. पुढें श्रीकृष्णाजी जाधव भीष्मशास्त्री यांनीं श्रीरामनवमीचा उत्सव सुरू करून त्यांत ते काल्याचें कीर्तन करूं लागले. पुढे बाळाबुवा कीर्तनकार रामनवमीत कथा करून काल्याचे कीर्तन करीत—व नंतर श्री. ह. प. दासगणुमहाराज बाबांच्या झाझेवरून रामनवमीचा उत्सव अलीकडे १५-२० वर्षे करीत असून, स्वतः रचलेले 16

काल्याचें आख्यान लावून दिह-हंडी फोडतात, व तोच क्रम शिरडींत हल्ली प्रस्येक उत्सर्वात चालू आहे.

आपल्या अनंत जन्माच्या परमः भाग्याने व सुकृताने आपल्याला कांहीं काल-नब्हे निरंतर कृष्णप्रभूंचा प्रत्यक्ष अवतान बाबा लाघले, व त्यांनी आपल्या कडकडींत वैराग्यानें, अतर्क्य इंद्रियदमनानें, अतिमर्ख ज्ञानानें, अत्यल्प भिक्षायाचनेनें, शून्य परिप्रहानें व रात्रंदिवस ज्ञानोपदेशामृत पांजण्यानें, आपण मूर्तिमंत कृष्ण आहों, व मशीद ही द्वारकामाई आहे, अशी जाणीव करून देऊन स्याची खूण म्हणून, प्रथम कित्येक दिवस बाबा द्वारकामाईचे अंगणांत आपण स्वतः बाजारांतून नानावस्तु आणून, मसाला स्वतः वाटून छोटी किंवा मोठी डेग (हंडी) तयार करून तिला उकळी फूटून ती खदखद शिजूं लागली म्हणजे पळी किंवा पळ्याऐवर्जी स्वतःच्या हातानेंच ती ढवळून ( तेजावरील प्रभुख दाखवून ) थंडी झाल्यावर स्वहस्तें सर्व भक्तजनांस वांटीत, व नंतर श्रीराधाकृष्ण आई आल्यापासून अखेरपर्यंत भक्तगणाकडून आलेल्या रोजच्या नैवेद्यांत बाबा आपलें थोडेंसें मिक्षात्र मिसळून त्या सर्व नैवेद्याचा काला क्र म प्रत्यहीं द्वारकामाईत गोपि-गोपांस बांटीत, व आपण मध्यें बसून आपल्यापुढें कमलाकार बसलेल्या भक्तसंघास खाऊं घालीत. मधून मधून कांहीं वेळा श्री पुरंदरे दादाकडून शिळ्या राहिलेल्या भिक्षा भाकनींचा काला करवून घेऊन तोही भक्तांना खाऊं घालीत त्यांच्याबरोबर विनोद, थट्टा, सस्करी करीत, व नानाप्रकारचे खेळही खेळतः परंतु ह्या सर्व लीला गांवांत हलीं हयात आसलेल्या कोहीं थोडचा बाबांचा निकट संबंध असलेल्या वृद्ध लोकांनाच माहीत आहेला. परगांवच्या भक्तगणांना तर बहुतेक माहित नाहींतच. करितां या प्रत्यक्ष घडलेल्या व स्वतः डोळ्यांनीं पाहिलेल्या मनोहर व हृदयंगम लीलांचें-पौराणिक नव्हे-ऐतिहासिक वान्स्मय जर वेळींच तयार करून ठेविलें नाहीं, तर त्या हर्ही अस्तित्वांत असलेल्या जुन्या-नव्या पिढीनंतर खात्रीनें अल्पावधींतच लुप्तप्राय होतील, व पुढच्या पिढींतच बाबांचे भक्त या अनुपमेय व अमोल लाभास मुकतील.

श्री. ह. भ. प. दासगणूमहाराज यांनी रचलेलें काल्याचें पौराणिक आख्यान त्यांच्या इतर पौराणिक वाङ्मयाप्रमाणें सुंदर, आकर्षक, व प्रासादिक आहे; यांत शंका किंवा वाद नाहीं. पण तें आख्यान्न कृष्णावतारांत कृष्णप्रभूंनी गोकुळीं त्या वेळीं केलेल्या लीला ज्या पुराणांत लिहिल्या आहेत त्यांचें आहे. कलियुगीं बौद्धावतारीं शिरडी गोकुळांत श्रीसाईकृष्णाजींनीं प्रत्यक्ष करून दाखविलेल्या लीलांचें नाहीं.

तरी प्रत्यक्ष करून दाखिवलेल्याच बाबांच्या लीलांचें एक नवें आख्यान तयार करून, निदान शिरडींतील उत्सवप्रसंगीं तारी हें आख्यान लावून सदैव जागृत असून बाबा निरंतर चालवीत असलेल्या शाळेंतील ध्यान, चिंतन, मनन, तप, जप, वैराग्य, झानधनाच्या शिक्वणुकीचा अखंड लाभ ध्यावा, त्यांची वाङ्मयी कृष्णमूर्ति नित्य दृष्टी धमोर राहावी, त्यांचें पुण्यस्मरण चिरकाल जिवंत कायम राहावें, व या त्यांच्या अत्यंत उच्चाधिकारिवद्यापीठांतून मुमुक्षुगणां पैकीं पुष्कळ नाहीं तरी थोडे पण वैराग्यशील ध्याननिष्ठ, तपोनिष्ठ, झाननिष्ठ, योगेश्वर, निरंतर ब्रह्मचिंतन व मनन करणारे भक्त सत्पुरुष महात्मे निर्माण होऊन त्यांनी आत्मोद्धार करून आर्यभूमातेचा उद्धार करावा अशा नितांत हेतूनें, उत्कटाशेनें व त्यांच्याच अगम्य प्रेरणेनें हें लहानमें साइ कालाकीर्तनाख्यान तयार केलें आहे.

पूर्वरंग—यांत प्रथम बाबंच्या दिव्य चरणीं नमन करून, शैलिघ व काला या शब्दांचे यथामित धात्वर्थ सांगून शिरडीच्या प्रत्येक उत्सवांत काल्याच्या कीर्तनां-तील प्रसाद म्हणून केवळ दिहं लाह्यांचे मिश्रण घरीं घेऊन जाण्याकरितां आपण शिरडींत येतो की काय ? दिहं, लाह्या व मातीचा घट घरीं किंवा बाजारांत मिळत नाहीं की काय ? दिहं-लाह्यांचे मिश्रण घरीं आपल्याला करतां येत नाहीं की काय ? आजपर्यंत दिहं-लाह्यांचा काला खाऊन चित्ताचा ताप शमन झाला का ? संसारसागरांतून आपण तरून गेलों का ? आपल्यास मोक्ष मिळाला का ? अशी पृच्छा करून जर वरील पृच्छेचें उत्तर नास्तिपक्षीं मिळतें, तर ह्या संतनगरीचा व या नगरींतील दिहं—लाह्यांचा अर्थच निराळा असला पाहिजे; करितां या शब्दांचा सम्यक् अर्थ केल्यावांचून समर्थपुरींत येऊन नुसत्या दिहं-लाह्यांचा काला जरी शेंकडों जन्म आपण खात बसलों तरी पारमार्थिक व व्यावहारिक दृष्ट्या त्याचा कांहीं उपयोग होणार नाहीं.

"कार्यां मरणान्मुक्तिः" अशी एक पुरातन उक्ति आहे. पण या उक्तीचा नीट अर्थ केल्यावांचून अधोर पातकें करून काशीला जाऊन जर मरण आलें किंवा आत्महत्त्या केली तर त्याला सद्गति मिळेल का ? श्रीवाराणसी वहाभ श्रीविश्वेश्वर यांच्या ठिकाणीं अनन्य भक्ति ठेविल्यावांचून, कर्मकर्तृ त्वाहंकार सोडल्याशिवाय, व कर्मफलावरील आसक्ती सोडून तें परमात्मपदकमलीं अर्पण केल्याविना, नुसतें काशींत मरण आल्यानें कोणीही मुमुक्षु संसारसागरांतून तरून जाणार नाहीं. तसेंच श्रीमद्भगवद्गीतंतील पहिल्या अध्यायां-तील पहिल्याच श्लोकातील धर्मक्षेत्र, कुरुक्षेत्र, मामक व पांडव या शब्दांचें खरें रहस्य जर कळलें नाहीं, तर शॅकडों जन्म गीतेचीं असंख्य पारायणें केलीं, तरी पुनरावृत्ति चुकणार नाहीं.

त्याचप्रमाणें केवळ लोकिकी काल्यावरच लक्ष न देतां आपलें शरीर हूं गोकुल, इंद्रियदेवता ह्या गोपाळ, उजवे नाकपुडींतून वाहणारी पिंगला नाडी ही यमुना, जीवात्मा हा कृष्ण, संसार ही वृक्षछ।या, विकार (३६) व गुण (३) ह्या शिदोऱ्या, र्दिवा लाह्या इंद्रियें हीं गोधनें, सद्गुरुचरण हें पात्र व त्या ठिकाणीं आपलें असलेलें अकृत्रिम प्रेम हें दिहें (गोरस), या दह्यांत वरील लाह्या कालवून सदतीसावें साइ परमात्म पुरुषीं समरस होऊन राहणें.

अथवा श्रीप्रश्लोपनिषदांत विणिल्याप्रमाणें परमात्मानें मानव देहांत प्राणश्रद्धादि ज्या सोळा कला निर्माण केल्या आहेत, त्याच पोहे, (किंवा लाह्या) व दोन भिंव-यांच्यामध्यें जी सतरावी जीवन (किंवा चंद्रामृत) कला निर्माण केली आहे, त्या कलाहपीं गोरसांत वर्राल पोहे, सद्गृह कृपापात्रांत कालवून मूर्धिन आकाशांत (मस्तकांत) साइ परमात्माला अनन्य होऊन राहणें, व शुद्ध झान, भिंक, तप, ध्यान, चिंतन, कडकडीत वराग्य व भीषण योग या पवित्र साधनांनीं असा काला करावा म्हणजे यमाचा घाला येणार नाहीं असें बाबा प्रत्यहीं भक्तगणींना उदी लावतांना, आपल्या उजव्या हाताच्या अंगठयानें भक्ताच्या दोन भिंवयामधील जागा जोरानें दावीत व त्या योगें सतराव्या कलेची खूण दाखवीत व तसा काला करण्याची ध्वन्यर्थानें शिकवणूक देत असें विणिलें आहे.

शेवटी अशरण असे जे बाबा त्यांच्या दिव्यपूत चरणीं तन, मन, धन अपण करून, सद्भक्तांवर अत्यंत प्रेम ठेवणारे, प्रत्यक्ष यमधमीचेशी कर्दन काळ असणारे अशा पूर्णब्रह्म दयाळू बाबांना शरण जाऊन, त्यांचें नित्य स्मरण ठेवून त्यांच्याच छंदांत सदोदित दंग असावें व असा काला करावा असा श्रेष्ठ मनास बोध करून पूर्वरंग पुरा केला आहे.

उत्तर रंग — यांत प्रथम बाबांच्या दिव्यवरणी पुनर्नमन कहन त्यांचा नित्यकम व भिक्षापद्धत थोडक्यांत सांगून कृष्णप्रभूप्रमाणें साइकृष्णांचे गोपिगोप कोण कोण
होते, त्यांना बाबा कोणत्या विशिष्ट नांबानें संबोधीत, बाबा लौकिकी खोटें कसें बोलत, चोरी
कशी करीत, विनोद, घटा, मस्करी कशी करीत, आपण नामानिराळें राहून भक्तांभक्तांत
कलह कसा लावीत, त्यांची मजा कशी पाहत, मजा पाहून कसे खदखदां हंसत, व
शोवटीं आपणच त्यांची गोड समजूत कशी घालीत, याचें थोडक्यांत वर्णन कहन नंतर
श्रीज्ञानेश्वरींत ११ व्या अध्यायांत कृष्णार्जुनाच्या सख्यभक्तीचें हृदयंगम वर्णन केल्याप्रमाणें साइप्रिय श्री. माधवराव देशपांडे यांच्या बाबांजवळच्या अरेतुरे व अतिसलगीच्या
संवादाचें थोडेंमें वर्णन केलें आहे. तसेंच लाडके भक्त शिरोमणि तात्याबा कोते
यांच्याही बाबांच्या जवळच्या अति धसवटीच्या विनोद धटामस्करीच्या कांहीं अवर्णनीय
प्रेमाच्या मासल्याचें अल्पसें वर्णन कहन बाबा त्यांच्यावरीवर कथीं कथीं निरनिरळ्या
प्रकारचे खेळ कसे खेळत, कुचाळ्या कशा काढीत, खोडणा कशा करीत हातांत मुरली,

पांबा किंवा काठी घेतल्याशिवाय पण मुरली वाजविण्याचा हुवेहुव हावभाव करून दीड पायावर कसे नाचत, गात व मजा करीत हें थोडक्यांत दाखविलें आहे.

नंतर उत्तरेकडील गोकुळांतील काल्याची प्रथा दक्षिणेंत पंढरपुरी केव्हां, कशी व कोणी आणिली हें सांगृन बाबा शिरडींत आल्यावर कांहीं काळांनीं प्रथम द्वारकामाईच्या अंगणांत, बाजारांतून नानाप्रकारच्या जिनसा विकत आणून स्वहस्ते चुलीवर कशो डेग ( हंडी ) बनवीत, गोपीगोपगणांना कशी खाऊं घालीत व नंतर (म्हणजे श्रीराधाकृष्ण-· आई आल्यानंतर ) भक्तगणाकडून आलेल्या नैवेदाचा आपल्या थोडचा भिक्षान्नावह काला करून कमलाकार भोंवते बसलेल्या भक्तवृंदामध्ये आपण कृष्णमिलिंदाप्रमाणें बसून त्यांना तो कसा खाऊं घार्ल.त व आपण खाऊन शिहक राहिलेल्या अन्नाचा कांहीं कालानें पुरंदरे भाऊकडून काला करून घेऊन त्यांच्याच करवीं कसा भक्तगणांना वांटीत हें दाखवून हा काला शिरडींत वाबांनीं को आणिला व बाबा समधिस्थ झाल्यावर शिरडींत काल्याच्या कीर्तनाची सुरवात कोणी केली हें सांगून वाबांनीं समाधीवाहेर येऊन पूर्वी-सारखा काला करून सर्वोना खाऊ घालावा व त्यांच्याच तपोवनांतील ज्वारीच्या लाह्या त्यांच्याच गायांच्या गोरसांत मिसळून भरून ठेविलेली व समोर टांगलेली हंडी फोडण्याला श्री. तात्याबांना कृपेनें अनुज्ञा द्यावी व तो दहिंभाताऐवर्जी दहिंलाह्यांचा काला सर्वीना प्रसाद म्हणून वांटण्यास श्री. शामास-माधवरावास आज्ञा करावी व सर्वोना-दर्शन देऊन या बालकास पदरांत घ्यावें अशी विनम्र प्रार्थना करून उत्तर रंग संपवून हें काल्याचें नवीन अाख्यान पुरें करून ही वाक्सुमनांजलि वाबांच्या पृण्यचरणीं अनन्यभावानें अर्पण केली आहे.

या कीर्तनास, बाबांच्या मुखांतील पुण्य वचनें, श्रीमद्भगवद्गीता, श्रीज्ञानेश्वरी, श्रीप्रश्लोपनिषद्, श्रीसाईसच्चिरत, श्रीहरिविजय, श्रीपंडरीमहात्म, श्रीतुकारामगाया, श्री. रेळेकृत पातंजल योगामिप्राय, पंडरीचे श्री ऐतवाडकर बडवे, शिरडीयामस्य श्री. माधवराव देशपांडे, श्री. तात्याबा कोते, श्रीबापाजी कुळकणीं,श्री. बाळा गुरव, श्री.बयाजी कोते, श्री.महादु फसले, श्री सगुणराव नाईक, श्री बापूगीर गोसावी, श्री रघुवीर भास्कर पुरंदरे वगैरे वगैरे मंडळीकडून मिळालेली माहिती, या सर्वीचा आधार घेतला आहे.

ठाणें, गुरुवार भिति फाल्गुन शु. ९ शके १८५९; ता.१०-३-३८

श्री. साईपदरज दासानुदास वाळकृष्ण विश्वनाथ देव (बाबांचें बाळ)

# श्रीदत्तचित्साइ सङ्गुरुभ्योनमः

# श्रीसाई काला कीर्तनाख्यान

पूर्वरंग

# नमनम्

सजयति सिंदुर वदनो देवो यत्पाद पंकज स्मरणम्
वासरमणि रिव तमसां राशिं नाशयति विध्नानाम् ॥
नमन व प्रार्थनाः १ पद (विश्वाइ माउठी या चालीवर )
द्याघन माउछी गे माय माझी दत्तराज माउछी ॥ घृ ॥
दत्तराज माउछी गे माय माझी ज्ञानराज माउछी ॥
ज्ञानराज माउछी गे माय माझी साइराज माउछी ॥
साइराज माउछी गे माय माझी दयाघन माउछी ॥
साइराज माउछी गे माय माझी दयाघन माउछी ॥
उपुनी जगतीं सूत्र ओढिते । हछवि चराचर बाहुछी ॥ ग माय ॥ १ ॥
भवभय तापें तस दास हा । करि करुणेची साउछी ॥ गे माय ॥ २ ॥
काममदादिक गांजिति निशिदिनिं । दूर करी अहितावछी ॥ गे माय ॥ ३ ॥
दीन बाछ तव नमुनी विनवी । ठाव देइ तव पाउछीं ॥ गे माय ॥ ४ ॥

# बाबांचीं सत्ता व बालयाचना

अभंग (गौरिशंकर पुजिला ज्यांनीं॰)
शरण साई चरणीं गेला। स्यानें भवबंध तोडिला॥ स्यानें ॥ धृ॰॥
हाणि काळासी तो लाथा। काळ ठेवी तस्पदिं माथा॥ १ ॥ काळ॥
ऐसा संतांचा अधिकार। साइ संतांचें सरकार॥ २ ॥ साइ॥
कहं सरकारा मूजरे। आपण चरणाचे हुजरे॥ ३ ॥ आपण॥
नलगे मुक्ती गुप्त ठेवा। अन्य भक्तांना तो द्यावा॥ ४॥ अन्य॥
बाल प्रार्थी नित्य मेवा। देइ तव पद भक्ती सेवा॥ ५॥ देइ॥

१ अहित= रात्रु= आवित= पंक्ती, संघ, समूह=रात्रुसमूह.

# नाममहिमा व बालयाचना

३. पद ( थोर तुझे उपकार॰ या चालीवर )

नाम तुझें विषभो ग । साई नाम तुझें विषभोग ॥ घृ० ॥
रस ना ने, घे, वदे जह र कटु । म्हणुनी होत वियोग ॥ साई ॥ १ ॥
सउजन वदती नाम मधुर परि । मज कां ये न सुयोग ॥ साई ॥ २ ॥
वैद्य विषाचें बनवि रसायण । तैचि कळे उपयोग ॥ साई ॥ ३ ॥
नाम विषाचें मधुर रसायण । कहिन दावि विनियोग ॥ साई ॥ ४ ॥
धन्वंतिर तूं अखिळ जगाचा । सत्विर टाळी कुयोग ॥ साई ॥ ५ ॥
रसायणाचा एकचि वळ सा । देउनि पाहि प्रयोग ॥ साई ॥ ६ ॥
कृपामृता च्या अनुपानासह । झडकिरं हरी भवरोग ॥ साई ॥ ७ ॥
टाळी महाराज साइनाथ गुह माझे आई ॥ मजला ठाव द्यावा पार्यो ॥

याप्रमाणें दहा वेळां म्हणावें.

नंतर श्रीसच्चिदानंद सद्गुरु दत्तमहाराज की जय.

,, ,, ज्ञानेश्वर महाराज की जय.

,, ,, साईनाथ महाराज की जय.

,, सर्व साधुसंत महाराज की जय.

श्रं,सीताकांत स्मरण जयजय राम.

श्रीपार्वती पते हरहर महादेव.

श्रीपुंडलीकवरदा हरि विद्रल.

श्रीगुरुदेव दत्त.

# पूर्वरंग

शिरडी, (शैलधी) दहिं, लाह्या व काला यांचें व्यावहारिक व पारमार्थिक रहस्य.

# पुनर्नमनम्

४. शार्द्वलिकीडितम् वृत्तम् शैक्षण्यां किक येन कृष्ण सद्शीः क्रीडा असंख्याः कृताः ॥ तास्या माधव गोपकैसह मुदा श्री द्वारवस्यां पुरा ॥

१ विष घेष्यास जसें कठीण तसेंच तुझें नाम मुखी येण्यास पण अत्यंत कठीण; म्हणून तुझें नाम प्रथम तरी (संवय होईपर्यंत) विषाप्रमाणें कडू लागतें. पण एकदां विषाचें रसायण बनलें, म्हणजे तें जसें अत्यंत कल्याणकारक होतें. त्याप्रमाणें तुझें नाम प्रथम जरी विषभोग आहे. २ जीभ. ३ कडू विष. ४ वेडा. ५ कृपारूपी अमृताच्या अनुपानासह.

तसं येन गुरोः समाधि पुरतः श्री निंबमूछे तपः ॥ तस्मै गोकुछ कृष्ण दत्त गुरवे श्रीसाइनेमेनमः ॥

अर्थ — शिरडीतील श्रीद्वारकामाईत पूर्वी, खरोखर, तात्याबा (कोते), माधवराव (देशपांडे) आदिकरून गोपिगोपाळांबरोबर ज्यांनी आनंदानें कृष्णप्रभूप्रमाणें अगणित कीडा केल्या, ज्यांनी आपल्या गुरुरायांच्या समाधीपुढें श्रीनिंबवृक्षाच्या मुळाशी बसून तप केलें, त्या गोकुलवासी कृष्ण, दत्तगृरु श्रीसाईबाबांना माझा नमस्कार असो.

शिरडी व काला या शब्दांची व्युत्पत्ति

पर्वताप्रमाणें विशाल वृद्धि आहे ज्यांची असे योगेश्वर, सत्पुरुप, संत, महात्मे, यांनीं ज्या ठिकाणीं निवास केला ती शैलधी=शिरडी.

काला हा शब्द संकल, संकलन, संकलित या संस्कृत शब्दाचा अपमंश दिसतो. यांत मूळ संस्कृत धातू कल् उपसर्ग सम्. याचा अर्थ एकमेकांत मिसळणें, कालवणें असाआहे.

५ शार्दूलविक्रीडित

वैराग्यो दिध, शांतिसौख्य जलधी ज्ञानांबुधी शैलंधी ॥ औदार्योदिध, संतकेसिर वसे ज्या ठायिं ती शैलंधी ॥ काला कीर्तानं उत्सवीं रमुं मजा मारूं अम्ही मंदधी ॥ काहीं आणियलें पुसे जिर कुणी सांगों कि लौज्या दिधी ॥

दिहें, लाह्या व मडकें (काल्यास लागणारे पदार्थ) घरीं किंवा बाजारांत मिळता नाहींत को व त्यांचें मिश्रणही घरीं करतां येत नाहीं को ?

# ६. मालिनी

मिळतच दहिं, गेहीं, आपँणीं, अल्प, ना, कीं, ।

गमन करुनि लाह्या आणणें काय नोकीं॥

विपुष्ठचि धन वेंचें मृत्तिका भाजना, कीं।

हुडकुनि आणणं कीं मिश्रणार्थे पिनाकी।।

दहिं-लाह्यांची, किंमत काय व असल्या दहिं-लाह्या आणण्याकरतां आपण शिरडींत येतों कां ?

# ७. दिंडी

दहीं लाह्या, चित्तापहारका, कां १। दहीं लाह्या, संसार तारका, कां १॥ दहीं लाह्या, कैर्वरुप द्वार, कां कां १। येत अम्हि त्या आणण्या द्वार का कां १॥

१ पर्वताप्रमाणें बुद्धि आहे ज्यांची असे महातमे जेथें राहतात ती शैलधी. शैल= पर्वत. धी=बुद्धि. २ शिरडी. ३ लाह्या ४ बाजारांत. ५ स्वर्गीत. ६ मातीचें भांडें. ७ शंकर. ८ मोक्ष. ९ द्वारकामाईत (शिरडीतील मशिदींत). खरोखर बाबा म्हणजे काय, शिरडी म्हणजे काय, मशीद म्हणजे काय व तीः कशाकरतां निर्माण केली आहे ?

# ८. दिंडी

# उत्प्रेक्षा

नव्हें साई, गोपाछकृष्ण मूर्ती। नव्हे शिरडी, गोकूछ धन्य कीर्ती॥ मशिद नोहे, ती द्वारका बोधशाँछा। सृजिछि वैराग्य ज्ञान छुटायाछा॥ बाबा ही प्रत्यक्ष कृष्णमूर्ति आहे; मग आपण खांना तसें कां मानीत नाहीं ?

# ९ अनुष्म.

अवैजावंति मां मूडाः । मानुषीं तनुमाश्रितम् ॥
परं भावमजानंतो । मम भूतमहेश्वरम् ॥
–श्री. भ. गी. अ. ९, श्रो. ११

हें आत्मज्ञानपीठ आतां बाबा कुठें चालवीत आहेत ?

### १० साकी

त्यजुनि जरी तो गेछा दिसतचि दिन्य-देह-दु<sup>3</sup>शालेला सदैव जागृत स्वर्णन, समाधित। बोलुनि<sup>8</sup> चालवि शालेला॥ डोल<sup>9</sup> व स्या आला। भक्त प्रेमाव्धि न अटला॥ हैं पीठ कशाकरतां आहे ? शिरडी व दहीं, लाह्या यांचा नीट अर्थ केला पाहिजे.

# ११ साकी

लुटा न कां चिर यथेछ येथें । चिद्वेरार्ग्यंघनाला ॥ काय करा दिहें लाह्यांना ज्या । ना नाशिति जनु निघनाला अर्थ करा साचा । शैलिधि दिहें लाह्यांचा ॥ . हर्लीचा काला पूर्वापार चालत आलेल्या पद्धतीप्रमाणें होतो.

१ ज्ञानपीठ. आत्मज्ञानशाली. २ मी सर्व चराचर विश्वाचा शास्ता आहें, मालक आहें, धनी आहें, हें माझें सामर्थ्य व ऐश्वर्य न जाणतां केवळ मी मनुष्यदेह धारण केला आहे म्हणून अज्ञानी लोक मला परमात्मा म्हणून जाणत नाहींत. ३ देहरूपीं दिव्य उंची अमील वस्नाला. ४ आकाशवाणीनें. समावीतून आवाज निधम्यानें स्वन्पांत उपदेश करण्यानें. ५ हुलकी झोंप. ६ ज्ञानवैराग्य चित्=ज्ञान. ७ जनु=जन्म; निधन=मरण.

#### १२ स्रग्धरा

पूर्वी गोपाछ संगे, यमभगिनितर्टी, गोकुर्ली कृष्णजीनी ॥ वृक्षाखाछीं शिदोच्या, अणुनि, बसवुनी गोधैनें काळजींनी ॥ मृत्पात्रीं त्या शिदोच्या, अतिविमँछ मनें, गोरसीं काळवूनी ॥ केळा काळा जसा का, करुं अम्हिहि तसा, मार्ग तो आचरोनी ॥

वरील काल्याचें खरें रहस्य जर कळलें नाहीं तर तसा नुसता काला करीत -बसण्यांत लाभ काय ?

१३. लावणी (जाऊ नकोरे विषयाटविची) विश्वेश्वारें दृढ भक्तिविना जो काशी माजी मरे ॥ कर्मफेंडाविण, अन्यफेंड त्यजि, भवार्डिघ तो कां तरे ! ॥ गीतिंतिल जंव मार्मक पांडेव शब्दरहस्यिच खरें ॥ कळे न तंव का ? केवळ पठणें पुनरावृत्ति सरे ॥

मग काला कसा करावा ? त्यांतील पात्रें, पदार्थ, जागा कोणती व मिश्रण कशाकशाचे करावयाचें ?

# १४. मंदाक्रांता

गोपाछाः के ? शमन भगिनी का ८त्र किं गोकुछं तत्॥ कस्तत्कृष्णो ? विटप इह कः ? काः शिदोन्यश्च गावः १॥ किंतत्पात्रं, रुचिरममछं ? गोरसः को८त्रचोक्तः॥ कस्तत्काछा ? विधिरपिच को मिश्रणं केषुकेषाम्॥

अर्थ—(तर मग) गोपाल कोणचे ? यमुना नदी ती येथें कोणती ? तें गोकुळ कोणतें ? कृष्णपरमात्मा ते कोण, या ठिकाणीं वृक्ष कोणता ? शिदोऱ्या कोणत्या ? गायी कोणत्या ? तें सुंदर व शुद्ध पात्र कोणचें ? येथें गोरस सांगितला आहे तो कोणता ? तो काला कसला ? तो करण्याची पद्धत कशी ? व कशांत कशाचें मिश्रण करावयाचें ?

याच शरीरांत व कांहीं शरीराबाहेर असलेल्या वस्तूंच्या मदतीनें, शरीरांत व बाहेर असलेल्या साधनांनीं खालीं दिलेल्या पद्धतीनें काला करावयाचाः

१ यमुनातीरीं. २ गाईवासरें, बैल. ३ मातीचें भांडें. ४ शुद्ध. ५ कर्मफलत्याग. ६ वाकडी, भोपळा. ७ संसारसमुद्र. ८ शरीराचे ३६ विकार (श्री. भ. गी. अ. १३ अहो. ५-६) ९ सऱ्य, दया, क्षमा, शांति, संतोष. १० पाठ करण्याचे. १३ जन्म मरण. व्यालाइ काला कालकाच्याक

# १५. दिंडी

करणदेव त गोपाल, पिंगैला ती । सिरध्यैमुना, वपु पुरी गोकुला ती ॥ जीव कृष्ण श्री,संसार वृक्ष छाया। विकृति शिदु गाँ त्या इंदि वें द्याच गाया ॥

# १६ साकी

गुरुपद भा<sup>98</sup>जिनि, प्रेम <sup>92</sup>गोरसीं, विकृति<sup>93</sup>, गुण, कालवणें, ॥ सदतीसाम्या<sup>98</sup> साईपुरुषीं, समरस<sup>99</sup> होउनि रहाणें ॥ म्हणती या काला । त्रिशुद्धि येई न यम घाला ॥

किंवा शरीरांत असलेल्या १६ कला, सतरावें चंद्रामृत कलेंत.भिळवून काला करावा.

# १७. ठुमरी ( जल भरन जात या चालीवर )

कथिलें उपनि विदीं की पुरुषे , सृजिल्या दहीं कला पोडशा ॥ प्राण, श्रद्धा, नभे , 'अंनिलानलें', जल, भू ' केरेणें, चित्त गोडशा ॥ अन्न, वीर्यं, तप, मंत्र, कर्म, ही, लोकें नामें इति पृथु के मिसलणें ॥ सतराज्या चंद्रामृ त गोरसीं मूर्णिन साइशीं अनन्य राहणें ॥

# बाबांची सतरावे कलेची खूण १८ शालिनी

सन्यां रे गुष्टें भींवया माजि दोनी। छावी भक्तांच्या उदी नेहटो रे नी॥ सतरावीचें स्थान तो या खुणेनें। दावी स्वामी साह प्रीत्या घृणेनें रे ॥

१ करण=इंद्रिय, देवत, देवता, शक्ति (श्रीज्ञानेश्वरी अ. १८, श्लो. १४ यांतील देवंचैवात्र पंचमम् या चरणावरील भाष्य) जसें नेत्राची देवता तेज-रूप. कानाची-आकाश-शब्द, नाकाची पृथ्वी-गंध, रसनेची आप-रस आणि त्वचेची वायु-स्पर्श-वगैरे. याप्रमाणें शरीरांतील इंद्रियदेवता-शक्ति हेच गोपाळ. उज्जवे नाकपुर्डीतून वाहणारी नाडी जिला पिंगला म्हणतात तीच यमुना (पातंजल योग) ३ नदी. ४ शरीर. ५ नगरी. ६ जीवारमा हाच कृष्ण. ७ संसार हाच वृक्षछाया. ८ छत्तीस विकार. ९ ह्याच शिदोऱ्या. १० दशेदियें याच गाया. ११ गुरूचे पाय हेंच पात्र. १२ प्रेम हेंच गोरस. १३ तीन गुण. १४ परमारमा १५ एक होणें. १६ प्रश्लोपनिषद्. १७ परमारम्यानें. १८ आकाश. १९ वायु. २० अग्नि. २१ पृथ्वी. २२ इंद्रियें. २३ स्वर्गादि स्रोक. २४ कीर्तिः २५ पोहे. २६ जीवनकला. २७ मस्तकांत. २८ ऐक्य करून. २९ उजव्या हाताच्या अंगठणानें. ३० जोरानें दाबून. ३१ कृपेनें.

MILLIE CHICAL

भशा प्रकारचा काला करावा म्हणून बाळाचा श्रेष्ठ मनास बोध. बुका लावण्याच्या वेळचे पद

१९. पद ( राग हमीर कल्याण ताल त्रिवट )

काला किर सुमना। असा रे काला किर सुमना॥
तन, मन, धन, निज अर्पण करनी। अशरण चरणा शरण जाइ तूं॥
साइ वामना, खरोखर, साइ वामना। काला किर सुमना॥ धृ०॥
साइ बहा ते पूर्ण दयाळू। कराल काळाचा तें .काळू। सद्गक्तांचें अतिकनवाळू। पुरविल कामना। गडचा रे, सख्या रे, बाबा रे पुरविल कामना
तन, मन, धन,॥ १॥

मंदा, चिर, स्मर, आनंदकंदा, । साह मुकुंदा, श्री गोविंदा ॥ छागे नंदा नंदा छंदा । दे निज धाम ना । विरंतर, सदोदित, अखंडित,

दे निजधाम ना । तनमनधन ॥ २ ॥

दत्त चिदीश्वर साईराज । विरिंचि हरिहर श्रीगणराज-

याप्रमाणें दहा वेळा ह्मणावें !

श्री. सच्चिदानंद सद्गुरु दत्त महाराज की जय.

,,

ज्ञानेश्ववर महाराज की जय.

,, साईनाथ महाराज की जय.

सर्व सायुसंत महारज की जय

पूर्वरंग समाप्त

उत्तररग आख्यान

पुनर्न मनम्

#### २० स्रग्धरा

साक्षान्नारायणोऽयं। कलिमल दहनो। भक्त चित्ताभिरामः॥ यस्यानंदावतारोऽ। भवदवनितले। शैलधी-दिव्य भूमौ॥ आविष्कर्तुं परां तां। सगुण वपुषि या। निर्गुणैश्वर्यसत्ता॥ तस्मै श्रीशाय नित्यं। त्रिभुवन गुरवे। साइने मे प्रणामः॥

अर्थ—जे प्रत्यक्ष भगवान परमात्मा, कलियुगांतील पातक नाहींसे करणारे, भक्तांच्या चित्ताला रमविणारे, ज्यांचा आनंद व मंगलकारक अवतार या पृथ्वीवर

१ कोणासही शरण न जाणारे बाबांबे चरणीं. २ भयंकर ३ घर, स्थान, पद.

आलाइ काला कातनाच्यान

शिरडीसारख्या दिव्य भूभीत, निर्गुण वस्तूचे ऐश्वर्य व सत्ता, सगुण देहांत कशी असते, त्या अत्युच्च ऐश्वर्य सत्तेचे प्रगटीकरण करण्याकरितां होऊन गेला, त्या त्रैलोक्य-गुरु रमाकांत श्री. साईबाबांना माझा अखंड नमस्कार असो.

# सकाळचा कार्यक्रम व भिक्षा पद्धतिः

# २१ भुजंगप्रयात

अटोपृिन प्रातिवधी नित्यनेमें। बसे संत सम्राट स्वस्थानि प्रेमें॥ उठे जाय भिक्षा घरीं पांच गाजे। गिरा रयाचि जी बह्म निष्ठासि साजे॥

२२ ठुमरी ( जल भरन जात॰ )

रहत खडा जदुबीर सडकपर। दूर दूरसे घरके आगे ॥
"भिक्षा आणा ग बायानों" इतने बोलके भिछा मांगे ॥
भाजी भाकर चटणी लेके। वापस<sup>8</sup> द्वाराव तिमो आवे॥
सब चिज डालत कटुवेमे<sup>8</sup> पछि। कुत्ता बिल्ली<sup>8</sup> कुइबी खावे॥

कृष्णपरमात्माप्रमाणें वावांचे भक्त गोपी-गोपाळ.

२३. पद् ( चिंचेच्या पानावर या चालीवर )

साई कान्हाचे गोपी गोपाळ बहु। द्वारकामाईत जमतीरे ॥ द्वारका॥ शिपयाचा कार्शा भिलाचा आपा। भटाचा शाम्या गमती रे ॥ १ ॥ भृ ॥ कोत्याचा घोडमुख्या वामेने बाबुराव । रेघूजि त्या संग रमतीरे ॥ कोंडाजि अंडाजी पिले गेनू मामा । शिपुर डा, गुरवेडा जमतीरे ॥ २ ॥ माना कोंका, काका , लगेडी काका, आण्णा सोनार डा। हेमाडे गेणु भाऊ किमती रे ॥ मोठा काका, बाळासाब परधानी बडेबायी । बैयोजी रामचंदी हिमती रे ॥ ३॥

१ सर्वीना ऐकूं जाई. २ आरोळी, वाणी. ३ शोभे. ४ परत. ५ द्वारशामईत. ६ मातीच्या पात्रांत, खापरांत. ७ मांजर. ८ काशीराम शिंपी. ९ आपा भिल. १० माधवरा देशपांडे. ११ तात्या पाटील कोते. १२-१३ गोंदकर. १४ रघू शिंदा. १५ कोंडाजी लालभाई शेख रा. राक्षी. १६ पिल्ले डॉक्टर १० गेनवा गोंदकर. १८ लक्ष्मणमामा कुळकर्णी. १९ बाळा काशोराम शिंपी. २० पिलाजी गुरव. २१ नानासाहेव चांदोरकर. २२ अ नानासाहेब निमोणकर. २३ हिर सीताराम दीक्षित. २४ चिंचणकर. २५ म्हाळसापित. २६ आण्णासा. दोभोळकर. २७ दासगणू. २८ रघुवीर पुरंदरे. २९ काका महाजनी. ३० भाटे. ३१ मोरेश्वरराव. ३२ मालेगांवचे फक्रीरबाबा. ३३ कोते. ३४ कोते.

दाढीवाँछा, बुद्दा भट्टचा हलालखोर । बाळ्या मध्या वेर्डा मास्तर रे ॥ बोडका बाहाँण, बापुसार्वं टापुर्साबदादी । साठेसीवी ठेकि घोडे डाक्टरे रे ॥ ४ ॥ ू बादका बाह्यण, बापुलाब टापुलाबदादा । साठलाब ठाक बाद उपटर र । ह स बुटीची जावई ववाजि गणपैतराव । भागूजि नंध्या फध्या बंधू रे ॥ बुट्या मृट्या हिमा बापूसी माऊँ । बाळी बोडका नंदू अंधू रे ॥ अधी कोव्हाटी महाध्या पाध्या । अधीगांडू महादु फसले रे ॥ भटाचा कार्टा बामणाचा पोरटा । बाळ्या , लक्षा हंसत बसले रे ॥ ६॥ रामकृष्णि , राधाकृष्णि , अवदेसा । मावशी दुर्गि हैं हैं। कि राधामामी रे रे ॥ सइ आई<sup>२९</sup> ताई <sup>3</sup>आई हेडंबि<sup>31</sup> भिमबाई<sup>3२</sup>। सोनि<sup>33</sup>, लिक्सि

बायजा अभ मामी रे ॥ ७ ॥

कल्याण

उणें अधिक तें समर्थ जाणें । सहुरु शैलिधिपती रे ॥ चिधिचोर<sup>3६</sup> भाउची<sup>3६</sup> गुरु पर्दि निततती<sup>3</sup>ँ। त्याला नच किथ कमती रे ॥ ८ ॥ ढोंग, मिथ्या भाषण, चोरी करून दुसऱ्यावर आळ, हास्य, मजा,

त्रयस्तपण, कलह, समजी २४ विभावरी.

कलह केलि<sup>36</sup> करि काढि कलागति । कलिसँ ज्याचि न कलेचि कलागँ ती-IF कि विनोद कि मस्किर थेकुल्या । इंसत गालि करें करि डाकुल्या ॥ र्५ दिंडी

वाचि रामायण एक रामदासी । बसुनि मशिदी मधि साइच्या पदासी ॥ तसी नामाविछ विष्णु सहस्राची। वाचि होती भावडी सुर्वे स्नांची ॥

१ मेघा ब्राह्मण. २ तात्यासाहेब नूलकर. ३ अबदुलभाई. ४ न्हावी. ५ न्हावी. ६ माधवराव अडकर. ७ दादा केळकर. ८ बापुषाः जोगः ९ दादासाहेब खापडें. १० हरि विनायक साठे. ११ सगुण मेरु नाईक. १२ नानासाहेब खासगीवाले. १३ नरके. १४ कुंभार. १५ मारवाडी बंधु. १६ बापूसा. बुटी. १७ भाऊसाहेब धुमाळ. १८ बाळाजी पाटील नेवासकर. १९ मारवाडी नंदु शिवराम व अंधु शेट. २० महादु फसले घोडेवाला. २१ बापाजी कुलकर्णी. २२ नानू पुजारी. २३ शिपी. २४ राधाकृष्ण आई. २५ राधाकृष्णआईंची मावशी. २६ दुर्गाबाई करमरकर. २० माळी मर्द नामदेव सावत रा. कसरवाडी, ता. संगमनेर २८ वामन गोंदकराची आई. २९ नाना चोपदाराची आई. ३० बापुसाहेब जोगांचें कुटुंब. ३१ आण्णा चिंचणकरांचें कुटुंब. ३२ गोंदकर. ३३ अंधू मारवाडचाची मुलगी. ३४ लक्ष्मीबाई शिंदे.३५ तात्याबा पाटील कोते याची आई. ३६ देव बा. वि. ३७ प्रमाण पंक्ति ३८ कीडा. ३९ प्रत्यक्ष कळ लावण्यांत निष्णात असा पुरुष. ४० कला=विद्या गती बुद्धि. ४१ लहान. ४२ हातवारे मस्करी. ४३ घस्र=दिवस.सुघस्नांची=पृष्कळ दिवसांची.

# ढोंग च मिथ्या भाषण.

२६ आर्या

मिर्षे करि पोटदुखीचें, धाडी हैंटिं साइ रामदासास ॥ सोनामुखिं झणि आणी, ती विण, गुण मज म्हणें न ये खासे ॥

# चोरी

# २७ स्नग्विणी

सोडिलें, सस्वरें, स्वासना, साइनें, । तोडिलें, बंधना, पोथिच्या घाइनें, ॥ घेतली, स्यातली, विष्णुना मावली। पातली, स्वस्थली, मागुती माउली ॥

चोरीचा दुसऱ्यावर आळ.

# २८ मालिनी

वदत हंसत शाम्या, घे, तुला पोथि ठेवी । कलह हळुच, साई राम शामांत लावी ॥

म्हणत कुपित शाम्या ती नको आळ नाणी । मजवरि किलराजा, चोरीचा, चक्रे पाणी ॥

मजा, हास्य त्रयस्थपण, रामदासक्रोध.

# २९ मंदाक्रांता

पोथी शाम्या करि बघुनि ये नेत्रिं ज्वाळा कराळा ॥ वक्त्र ज्याळा मुखितुनि निघे गाम्य लाव्हा धुराळा ॥ दास कोघाऽने छ वरि चढे ग्रासि तो अंतराळा ॥ देखे स्वामी खदखद हंसे राहि नामा निराग्रा॥

# रामदास कोधातिरेक

# ३० झंपा

अरे चोरटचा घोर कौटिल्य केलें। मदीया तुवा पोथिका चोरियेलें॥ दृष्टी अथ पासुनी। पोथिवरी ठेवुनी। हार्टि मज धाबुनी।

१ ढोंग. २ बाजारांत. ३ खरोखर.४ विष्णुसहस्रनाम.५ परत ६ बाबा. ७ रामदास ८ रागावलेले. ९ आणं नको. १० कलागती लावण्यांत श्रेष्ठ. ११ हे देवा, कृष्णा, चक आहे हातांत उपांच्या अशा. १२ रागाच्या उवाला. १३ भयंकर. १५ वक्त्र=मुख हाच कोणी उवालामुखी पर्वत. १५ निंग्न, अश्वील. १६ तापलेला रस. १७ राख, खडे दगड घोंडे. १८ रामदास. १९ अग्नि. २० आकाश. २१ कुटिलपणा, लबाडी, लुच्चेगिरी. २२ प्रथम. २३ बाजारांत. आलाइलाला

कार्य खां साभियेलें । अरे चोरटचा ॥ १ ॥
भाष मधु बोलसी । कपटपटु आससी । मलिन दृष्ट घाडसी ।
स्यां तुला ओळखीलें । अरे चोरटचा ॥ २ ॥
देशि पोथि न जढा ै। ढोइ फोडिन फुडा ै। करिन शोणित ैसडा ।
तव पुढा जाणियेलें । अरे चोरटचा ॥ ३ ॥

# माधवरावाचे उत्तर ३१ दिंडी

पोथि हरिलि न या शाम माधवानें। दिधलि मज ती स्या शाम माधवानें असत पोथिस कां घोंस कांचनांचे। देत तत्सम शत कलह करि न नाचे॥

# वावा रामदासाची समजूत करतात.

# ३२ भुजंगप्रयात

अरे रामदाशा जरी ना निर<sup>®</sup>शी। तरी पोथि कां नाशिख्यापराशी॥ <sup>®</sup>नको कोध शानीं रमे शौरि<sup>®</sup>कामीं। नको रामनामीं उपाधी<sup>®</sup> रिकामी॥

> कवि उत्प्रेक्षाः ३३ आर्या

गोकुळि गैं ब्य न चोरी, जो चोरी हर्द् य गोपि गोपांचें॥ नाम सह<sup>रे</sup>स्न न, चोरी रामें निधी जैं नुसहस्रपापांचें॥

> भांडण ३४ आर्या

वाबीत पाठ भणा, बाबोचें पोट मावशी अवळी ॥ धामाधुमीत आलें, भाणा मुख मावशी मुखाजवळी ॥

१ अवपल, वातशरीराच्या. २ खरोखर. ३ रक्त. ४ शाम=सांवळ माधव= रमापित सांवळा रंग वर्ण आहे ज्याचा असा रुक्मिणीवर पांडुरंग कृष्णसाई. ४ सोन्याचें. ६ त्यासारख्या. ७ अनासिक्त. ८ कृष्णकार्यीत. ९ पीडा. १० गाईचें दुध, दहिं, त्यक लोणी, तूप. ११ प्रेमभिक्त १२ विष्णुसहस्त्र नामावलि. १३ रामसादाचा निधी=भांडार. १४ जन्म.

आसाइ काला कातना स्थान

# मावशीयाईचा क्रोध

# ३५ झंपा

कशी लाज बाटे न या धेरडचाला । जरी सार्ठिच्या येत मेला घराका ॥धृ०॥ केश तुरळक् शिरीं । ते हि कीं रुपेरी । दृष्टि माध्या वरी ।

सोडिले कर्णि ज्याला ॥ कशी लाज ॥ १ ॥

नाक बहु शेंबुढें। बित्तसीही पडे। मान नन्नापढे।

लागुनी हालण्याखा ॥ कशी लाज ॥ २ ॥

उडत बोर्ली थुका । चेपतांना मुखा । जवळि माझा मुका । आणि तो घ्यावयाला । कशी छाज ॥ ३ ॥

# अण्णांची गर्जना ३६ पद

ही काय रम्य तरुणि बाखा । भी काय कुरुप थेरडा हेला ॥ इति काय गौर मृदुल गाला । भी काय कुष्ण कठिण शृगाला ॥ उति भी काय भुले चेहण्याला । की हिच्या काचण्या तनुला ॥ नेउ कशास मुस्कट माझे । हिच्या बोळक्याचा मुकु व्यायाला ॥

# गोड समजूत

# ३७ भुजंग प्रयात

अगे मावशे सांगतों सत्य वाचे । तुझ्या काय जिब्हेवरी भूत नाचे ॥ मुलानें मुका धेतस्या सांग साचें । तुझ्या श्रीमुखाचा तुझें काय वेचें ॥ माधवरावावरील देवाचें प्रेम व माधव रावांची देवाच्या ठिकाणची अरे तृरे ची संख्यमिक

### ३८ कटाव

गोकुळ वृंदावन ही शिरही। मशीद द्वारावती रोकडी।।
कृष्ण साइचे अमित संवगडी। त्यामधि शाम्या फार लाडका।।
बहू बोलका, सख्य भक्तिचा केवळ पुतळा। अरे तुरेचा बोलिच सगळा।।
बळंच काढी देव कुरापत। शाम्या त्यासी भांडे झगडे त्याविर कोपे॥
महणे तयाला ढोइस फडकं। बांधुनि मिशदी माजी बससी
वुकडे मागुनि अणुनी खासी। दिस्ति नारायण तूं मुळचा॥
देव म्हणवुनी स्वतः मिरविसी। नेणसि चित्तीं की तुज आम्हींच देव केला॥
नाहिंतरी रे तुज फिकराला कोण विचारी। निर्लोभी परि करिशी संच॥

१ नजरेस कमीपणा येणें. कमी दिसणें.

तुजजबळी बहु पंक्तिप्रपंच। देशी कोणा सुख संपत्ती कोणा विद्या ॥ कोणा संतति आम्ही भोगो नित्य आपत्ती। राहुनि तुझिया चरणाजवळी ॥ कृपण करंटा फारिच खोटा। दुष्ट नष्ट तृं फार खटचाळ ॥ पाहुनि घ्यावें तव वाग्जाळ। कृष्ण क्रया अय साइ कृष्ण जय ॥ १ ॥

देशी कोणा दिन्य औषि। हिरशी त्यांच्या आधि न्याधी॥
निशिदिनी शंख ध्विन भी किरतों। ठण ठण ठण ठण बोंब मारितों॥
आले माझे डोळे सुजले। ऐकुं न ये इं दिसे न तुजला लाज न वाटे॥
तुं का बहिरा अंधळा झाला। पहा पहा रे उद्यां सकाळीं॥
माझे डोळे बरे न झाले। देइन हकलुनि तुज मिशदींतुनि॥
जा जा शाम्या वटवट ना किरि। आणि झणीं साताठ मिन्याचे दाणे॥
पाण्यामाजि उगाळुनि, घालि इक्षणीं। होसिल डोळे भिंगावाणी॥
देवा तूं तर फारचि शहाणा मोतीदाणा। कोठें वैदिगिरी ही शिक्छा॥
मिरें घालुनि डोळे माझे घेउं फोडु नि।

बरें असूं दे कृष्ण कृष्ण जय साइ कृष्ण जय ॥ २ ॥

. तात्याबा व बाबा यांच्यांत असलेली परस्पर अनन्य भक्ति, प्रेम, लडिवाळपणा, विनोद, मस्करी, फुगडी, कुस्ती इतरं खेळ, नाच, मुरली, गाणें.

#### ३९ कटाव

तात्याबावर अती आवडी। छोटि तयावरि प्रेम कावडी। त्याविण नच किंध जाय चावडी। शिशुपणि बाबांच्या अंगाविर तात्या छोळे। त्यांसी खेळे। भांडे झगडे। त्याविर कोपे। साइ शिरीचा सोडी फडका। तच्छिरिं ठेवी शिंदेशाई आपुछी पगडी। पांघुरवी निज तया उपरणें। आरसा देई रूप पहाया। देव पाही रूप तयामिंध। खांदे वर किर। मिचकिंव डोळे हछिंव माना वेडिया वाकुडिया। खदखद हांसे। कृष्णिच भासे। महणे काय रे असाच कां तो कोत्या दिसतो। असंच करतो। मग ते सर्वंहि फॅकुन देई तात्याबाच्या अंगावरती। कृष्ण कृष्ण जय साइकृष्ण जय॥ १॥ तात्या नंतर कपाळि ठेवी हात पाछथा। महणे तयाछा सछाम अळेकं। सछाम अकेलं होही तैसं करनी बोळे सछाम अळेकं सछाम अकेलं। द्वारावितमिंध तसंच रात्रीं। तात्या, महादू, महाळसापित, झोंपीं गेल्यावरी उराविर, पोटावरती तशीच भाळीं। गुंतागुंती, त्यांच्या आपुल्या किर पायांची। खांबा मागे बसे दढूनी। तात्याबाछा देई उकलुनी। हळूंच मागुनि झांकी डोळे। फाडी

MICHE THE THE THE THE

अंगिंड वामनाची। तोही फाडी कफिन तयाची। यापिर विनोद मस्करी किर जो कृष्ण कृष्ण जय साइ कृष्ण जय ॥२॥ द्वारावितचे दिव्य पटांगिण। मुकुंद माधव साइ संत मिण। तात्या संगे खेळे फुगडी। करूनि मस्ती, खेळे कुस्ती, घाळी पिंगा, खेळे पंजा, बोटें मोडी, हांसुनि बोळे घे धतूऱ्या, घे धतू-या, ताळ सुराविर, दीड पदाविर नाचत चाळे। वाजिव मुरली, मुरलीविण, मुरलीधर श्रीधर, हांवभाव परिकरी हुबेहुब,गाई नाचे, खदखद हांसे कृष्णिच भासे, पाळी मोर शेळ्या, गाई, ठेवी तात्याबाच्या गेहीं, दिं दुध गोरस खाई तयांचा। कृष्ण कृष्ण जय साइ कृष्ण जय ॥ ३॥

# दक्षिण द्वारकेची निर्मिती ४० पद (मात तात नाथ अगा॰ या चालीवर)

दक्षिणंत दिंडिरविंन द्वारकेश आछे। रुष्ट तप्त रुक्मिनिची समिज करुनि ठेले ॥ भृ० ॥ उद्धरूनि दिंडिरवन, पुंडलीक केलें। पूर्णकाम दर्शनेंचि चतुरवर विधेले ॥१॥ द्वारकेचि संपद्खिल परीवार नेलें। स्त्रीगणादि गोपिगोप सकल भाणियेलें ॥ २ ॥ दिंडिरविंन अद्वितीय, द्वितिय निर्मियेलें । द्वारकाल्य पूर वधुनि देव चिकत झाले ॥३॥ केंद्र करुनि पंढरपुर, दुजें धारियलें। विद्वलेक नाम अन्न सतत राहियेलें ॥ ४ ॥

मूळ काल्याचा आरंभ कोठें झारा व तो दक्षिणेंत कोणीं व कसा आणिला

#### ४१ स्रग्धत

झाला कृष्णावतार प्रथम जिंध कथीं । गोकुळी उत्तरेला ॥ और्यावर्तांत काला शिशुपणि हरिनें कर्तुमारंभ केला ॥ त्या काल्याची प्रथा ती अणिलि वजवरें पंढरीं वेणु नादीं ॥ जेव्हां श्रीकृष्णजींनीं बनविलि सुभगा दक्षिण द्वारकादी ॥

कृश्णपरमातमा साईस्वरूपांत शिरडींत कोठून व कसे आले व शिरडी,पंढरीमंडळांत पंढरी केंद्र धह्न षट्दलचकांत कशी येते ?

<sup>9</sup> विंध्य व दिमालय यांच्या व पश्चिम व पूर्व समुद्र यांच्यामधील प्रदेशउत्तर ईंदुस्थान. २ करण्यास-कृथातु, तुम् प्रत्ययांत अन्यय. ३ पद्धत. ४ कृष्ण परमात्मांनीं. ५ वेष्णुपदतीर्थ ६ आदी, प्रथम.

# ४२ अभंग

माहुरिं गिरनारी अव्चया पहारीं। गाणिंग अक्कर्ली दौलति पंढरीं॥ शैक्षि आले याया शिरिंड नगरीं। झाले स्थिर येथ साईकृष्ण ॥ १ ॥ पंढिरे मंडल शत योजनांचें। द्वार उत्तरेचें प्रवरा संगम ॥ पश्चिमेचें द्वार बोलित करवीर। शूर्णल तें क्षेत्र दक्षिण द्वार ॥ २ ॥ पूर्वेचें तें द्वार क्षेत्र त्रिविकमा । हीच चतुःसीसा दिंडरविनची ॥ प्रांत कृष्णा गोदा माई च्यामधील। पंढरी मंडल तेंची जाणा ॥ ३ ॥ दिंडर पंढरी दक्षिण द्वारका। नामें तिन्ह एका क्षेत्राचीच ॥ याच मंडलांत शिरडीही येत। शिरडि द्वारका सत्य वावा उत्ती ॥ ४ ॥ यट्दल चक्राचें केंद्र पंढरपूर। परिल अलकापूर तिसरें शिरडी ॥ नेवासें पैठण विजयानगर। पुरें पट्दल चक्र येथें झालें ॥ ५ ॥

कृष्णह्म बाबा पंढरीहून शिरडीस आले,तेव्हां त्यांनींच प्रथम काला करण्यास सुरवात केली.

हंडी काला

#### ४३ स्रग्धरा

पिंड ब्रह्मांड दंडी रिश्यम किथ किथी। साइ चंडामि कुंडी रिश्य हंडी पि छोटी नि मोठी बनिव निजकरें। अंगणीं दिव्य तुंडी ।। हांडी येती ब्रतींच्या विनत पिंद तया। बांटि जैं होय यंडी ॥ हंडी ना स्वर्ग दिंडी निह सुरस सुधा-गिंडि ना मोक्ष हुंडी ॥

दोनप्रहरचा नित्य नैवेद्य काला.

# ४४ शार्दूल विक्रीडित

मध्यें भृ ग<sup>°</sup> तमाछनील े विरुते । विन्मूख े श्री निबरा े

१ गाणगापूर. २ अक्कलकोट. ३ दौलताबाद. ४ घेर, प्रदक्षिणा. ५ टोकें वायगांव. ६ जमिंबडीपासून उत्तरेस ६-७ मैलावर श्रीकृष्णामाईचे कांठी आहे. ७ नक्की समजत नाहीं. ८ सहा पाकळ्यांचें. ९ मध्यबिंदु. १० सज्जनगड. ११ आळंदी. १२ शास्ता, शासन करणारा. १३ प्रखर अग्नि १४ चुलीवर. १५ श्रीसाइचरित्र अ. ३८ पहा. १६ हारकामाईचे (मिशदीचे) पटांगणांत. १७ तोंड दिव्य आहे ज्याचें असा साई दिव्यतुंडी. १८ भक्तांच्या. १९ हार. २० पात्र. २१ भुंगा. २२ पाठ करून.१२ मिशदींतील हार शेरे घालण्याचा मोठा कोनाडा.

भक्तश्रेणि वसे सुरैव सदसी । अब्जाकृती अंबरां ॥ मध्यान्हीं मिसळी निवेद्य मग जे सन्मूख पीतांबरा काळैवं किर वांटि प्रत्यिह विभू। ज्या गाऽप्सरा तुंबरा ॥ मधून मधून केव्हां केव्हां कालांतराने वाबांच्या शिलकी राहिलेल्या भिक्षान्नाचा काल।

# ४५ शार्दूल विक्रीडित

तारया शामिं सुभक्ति साइचि रघूवीरि है तैशापरीं ॥ भिक्षा भाकर साइ खाउनि उरे उच्छिष्ट कालांतरीं ॥ तें घे भाउ के कुटूनि फोडणिहि दे नव्यो सळी भेळुनी ॥ किंचित्त्यातुनि श्रीसि अपिं सकला शेपान्न दे वांदुनी ॥

# शेवटची प्रार्थना व याचना

#### ४६ कटाव

येइ येइ रे साइ कान्हुल्या। पुरे तुझी ती समाधि आतां॥ आन्ही बैसों कमलाकार। मधे भंृग तूं जगदाधार॥ घेइ आमुच्या सर्व शिदोच्या। खदीय भिक्षा भाकरि साच्या॥ मिसळि तयामधि। तव हस्तानें करूनि काला

मग सकलांचा। प्रास तपाचे देह आम्हांला॥
तव हस्ताचा काला गोड। पुरवी अमुचें इतुकें कोड॥
तपोवनांतील सव उवारीच्या लाह्या कहिन। तव धेनुच्या मिष्ट गोरसीं॥
स्या कालवुनि दहिभातासम। दिह लाह्यांनीं भरूनि टांगली॥
हांडि फोडण्या देह अनुज्ञा तास्याबाला। अम्हां लेकरां वांटुन देण्या॥
तशीच आज्ञा करि शाम्याला। नम्न प्रार्थना देह दर्शना॥
भक्तगणाला घेइ पदरीं तव बाळाला। कृष्ण कृष्य जय साह कृष्ण जय॥ ॥

१ भक्तपंक्ति. ्र इंद्रसभेंतः ३ वसलाकारः ४ आकाशांत, स्वर्गीतः ५ साइकृष्णः पीतां अंबरं यस्य सः पीतांबरः कृष्णः पीतांबरोऽच्युतः शांड्गीं अमर कोशः स्वर्ग वर्ग श्लो. २०६ रोजः ७ गातातः ८ गंधविश्चियाः ९ तुंबर नांवाचे गंधवे १० रघुवीर भास्कर पुरंदरेः १० पुरंदरे-बाबा त्यांना भाऊ म्हणतः ११ नव्या उसळी चण्याची, मुगाची, मठाची वगैरेः

# ४७ अभंग

शरण साई चरणीं गेला । स्यानें भवबंध तोढिला ॥ स्यानें ॥ धृ.

# ४८ अमंग

हेंचि दान देगा देवा। तुझा विसर न व्हावा॥ ४९ आरती बाबांची, ज्ञानेश्वर महाराजांची व दत्तगुरूंची

# ५० अभंग

घालीन लोटांगण वंदीन चरण। डोळ्यानें पाहिन रूप तुझें ॥

# ५१ उपजाति वृत्त

कायेन वाचा मनसेंद्रियैर्वा । बुध्यात्मना वा प्रकृति स्वभावात् ॥

# ५२ स्रग्विणी वृत्त

अच्युतं केशवं रामनारायणं । कृष्ण दामोदरं वासुदेवं हरिम् ॥

# ५३ अनुषुभ

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥ श्री सच्चिदानंद सद्गर दत्त महाराज की जय

,, ,, ,, ज्ञानेश्वर ,, ,,

,, ,, साइनाथ ,, ,<sub>,</sub>,

,, ,, ,, सर्व साधुसंत ,,

श्रीसाई काला कीर्तनाख्यानं समाप्तम्।

श्रीसाईकृष्णापंणमस्तु ।

# Om Sri Sayinath

# Some Impressions and Ideas of Swami Bharatananda & Narasimmaswami.

B. V. Narasimmaswami (known formerly as B. V. Narasimma Iyer B.A. B.L. Ex. M.L.C.) and Swami Bharatananda (formerly Mr. Maurice Frydman, Engineer) after discussing facts about Sai Baba and theories and interpretations of the same have arrived at the following impressions, ideas and suggestions, which may well be incorporated into or adapted for any biography of Shri Sai Baba that may be written in the future in any language:—

- 1. The Supreme Being is thought of as having five aspects or functions, with names appropriate to each:
  - i. Creation, Brahma in conjunction with Saraswati.
  - ii. Maintenance Vishnu or Narayana, in conjunction with Laxmi.
  - iii. Destruction-Rudra, in conjunction with Kali.
  - Protection or Ruling—Iswara in conjunction with Maheswari.
  - v. Redemption-Sadashiva in conjunction with Kripa.

There are avatars, combining often several of these elements. The life work of a Samartha Sadguru leads one to identify him with the Redemption aspect of the Supreme Being.

#### Now First, What is Redemption?

Jivas, like ourselves, are going on from birth to birth. They are the Supreme Being, but shot out of Him by an initial act of nescience (Maya). Then that initial ignorance developed by a series of their Karmas which is whirling them at a terrific velocity in the circle of Samsara. The Jivas feel powerless to get out of it. They are moved by desire (Vasana) to acts (Karma) which in turn strengthen desire. So the vicious circle of Karma and Vasana catches tha Jivas in its powerful grip; and unaided, they feel they can not wriggle out. If they try to do so, they only get more and more entangled—more and more involved in samsara. How are these Jivas then to be helped out of this involution into evolution, so that they may evolve themselves back in to the state of the Supreme Being?

At special times, Avatars of the Supreme Being come down to raise humanity in masses. The avatars do not as a rule set to themselves the task of caring for particular Jivas' spiritual advance. So the work of the Avatars finds its supplement and fulfilment in the work of the Samartha Sadgurus. These with the vast powers, knowledge and bliss of the Supreme proceed to deal with individual Jivas and help them out of their involution to evolve into the Supreme Being. Samarthas like Sai Baba are called Samarthas, because of their vast-may unlimited power, wisdom and blass and they are called Sadgurus, because they appear in order to act as the Guru for individual Jis as to lead them into the Sat or Supreme. The powers of Samarthas may, to a superficial view, appear like the feats of a thought-reader, magician or necromancer. But there are unmistakable differences between these two sets of powers in respect of their origin, their nature or limits, the manner of exercise and the purpose or motive of such exercise. The magician and others of his ilk acquire their power and exercise it with great effort; and its exercise is within definite limits of time, space &c; and the purpose of the exercise may be either sordid or at any rate clearly personal. The Samartha, on the other hand, has not to work for the powers; the powers come as part of his realisation and perfection; and the exercise of his powers is not the result of effort. These powers are not limited to any particular sort or class, as even Ashta Siddhis are limited in comparison with the Samartha's. The purpose of the Samartha's exercise is pure mercy for the liva, whose spiritual advancement is distinctly furthered thereby.

We may proceed to examine the main feature of the work of the Samartha Sadgurus,

The point at which a Jiva's involution or Samsaric life turns to evolution or the Path of Redemption is the appearance of the Sadguru to that Jiva. How did the Jiva start its Jiva-hood? By forgetting its original, its real nature as Brahman, and thus disturbing the harmony of the Gunas that prevailed in Brahman till the forgetting. At that moment, a disturbance in the Gunas took place and the Jiva started its samsaric career. The original Brahmic state was clear unruffled water of the ocean. The disturbance caused in it a small whirl. This whirl is the Jiva; and it fancied itself (and this is the primary

ignorance) different from the waters of the ocean, by reason of its being a whirl. The Sadguru comes and restores the harmony that prevailed before Jiva started this whirling. The Sadguru shows the whirl that it is water after all; the Jiva realising that truth sinks into peace as part of the ocean; and thus primal harmony is restored by the Sadguru. This is the essence of the Sadguru's work. But the general lines of his work we shall next consider.

First the liva is under a heavy load of past Karmas which wieghs him down and pins him to Samsara. He has to reap the pains and pleasures he has sown. If he tries to remove one item of load, he does two more acts and thereby increases the load. This is because of his weakness, want of clear vision, and of ability to know and direct himself aright. He requires therefore the help of one who knows the situation exactly and what will meet it in the individual's special circumstances. Such a guide and Director is the Sadguru. So the Jiva has to go to a Sadguru. But unfortunately even the desire to approach a Sadguru and the idea of how to approach him properly are foreign to the Karma bound Jiva. So taking advantage of a little punya, (merit) acquired by the Jiva by means of previous contact (however remote) with the Sadguru or any other holy person, the Sadguru mercifully makes the approach easire for the Jiva. By his vast powers, the Sadguru helps the poor Jiva, even temporally-in a way and under such marvellous circumstances that the Jiva is pulled out of his vicious circle, and roused to a sense of admiration, gratitude and reverence to the Samartha, noting specially how divine the Sadguru is, contrasted with the earthy Jiva. Thus the Jiva gets prepared to and does attach himself by love to the Samartha Sadguru; and the latter increases his faith by showing him more and more of his vast knowledge, vast power, vast kindness and love-all exercised on behalf of the devotees out of pure mercy. As part of this same mercy, the guru directs the devotee to do some acts which will increase the punya or good Karma and reduce the papa or bad karma of the devotee. The more good Karma is done, the more is the doer reducing his heavy load of past bad Karma, without committing fresh bad Karma. Results of previous Karmas are even advanced and regulated by the Samartha's omniscience and omnipotence to help his dependent, to reap his harvest more quickly.

But in this process, the Jiva is apt to get attached to the doing of punya or meritorious works. Though these enable him to get over Rajas and Tamas, they still bind him through Satva, as they will carry him to repeated births in nice worlds, e. g. of the Gods. Even this Satvic bondage must be rent asunder.

So the Guru next weans the devotee even from good works. For this purpose, the devotee must have an attachment higher and stronger than good works. That is the attachment to, and love for the Gura, ending in surrender to the Gura. Attachment to the Gura is useful no doubt. But its early stages leave in the mind of the devotee the idea that he is still the person directing his affection to the Guru, and doing the appropriate service therefor and that he is doing something worthy and meritorious. It nearly approaches detachment by reason of absence of personal motive, but is still tainted with Egoism i.e. with the sense of the devotee being an agent, a voluntary performer of action. This sense also must be knocked on the head or banished. Its absence is surrender to or Identification with the Guru. Identification and surrender are almost the same, with a slight difference. In surrender, the process is marked by humility and a desire to end the self, which need not be distinctly present in identification with the Guru. Identification may be the result of surrender but is seldom its cause. The fruit of Identification is the destruction of the primal Maya or Nescience under which the Jiva started its separate existence. Surrender restores the balance (or harmony) of gunas that was upset when the separate existence of the Jiva commenced.

This surrender is brought about when the feeling of the devotee towards his guru gets intensified. Such intensification is comparable to a huge world—wide dynamo attracting an electrified atom. The devotee, the atom may however still be feeling or fancying that it is moving of its own accord, to the huge dynamo, the Guru; and then the devotee may even raise the question how this surrender is to be effected and accelerated.

In this connection, we may consider another line on which the devotee Jiva's progress is proceeding. The devotee starts with devotion to his Guru or God, who is felt to be entirely outside him.

Outside means outside the devotee's body. The devotee is then under the influence of Rajas and Tamas and identifies himself almost entirely with the body. But increasing contact with the Sadguru and increasing faith in him, with good works, especially selfless meritorious works reduce the Rajasic and Tamasic elements of the devotee and wear off his Dehatmabuddhi, i. e. the idea that he is the body.

His ideas of God get broader and finer; and more emphasis is laid on God's and the Guru's spiritual nature which bursts the shackles of finite space limits. The Guru God is not confined to the small human body and extends far beyond,—covering the entire universe on one side, and on the other, is very subtle and therefore enters as Sarva Antaryami into all hearts. The devotee begins to feel that the Guru God is his own Antaryami i. e. he sees him or feels him within himself. The Samartha's vast powers enable the devotee, to obtain the finer sight, actually to see the Guru within his own heart. The inner presence of God-Guru can never be inactive. His real living presence within asserts itself more and more and swallows up the Jiva-hood of the Jiva. This is self-surrender of the Jiva when viewed from the latter's standpoint. With this swallowing up or surrender, all old Karmas good and bad are swallowed up.

The Vasanas or tendencies to do fresh Karma have also to be destroyed in the Jiva's progress. Vasanas are desires or desiretendencies directed to lower objects (whether earthly or otherworldly objects). These have to be swallowed up only by a stronger and purer desire or affection, by something more exacting than earthly love. As stated already, such stronger passion is the devotee's love for the Guru; and it is that love that blossoms into complete self surrender. This surrender alone totally extinguishes Vasanas. Once Vasanas are destroyed, there is no more ego, no more of vicious circle of Samsara; and the Evolution of the Jiva into the Supreme is complete. Then the Jiva sees that the Samartha Sad Guru has all along been with him, inside and outside, and that the Jiva, the Sad Guru, and the Supreme Being are and always have been one and the same Real

In writing out a full life of Sai Baba, this aspect of his work as Redeemer has to be brought out, showing which incidents and experiences of particular devotees illustrate each of the above points.

# Statement of Dr. Ramaswami Iyengar, Brahmin, aged 49, Ayurvedic Physician, residing at Narayana Mudali Street, MADRAS.

Having heard of the greatness of Sri Sai Baba, I went along with Mr. Subbiah Chettiar (now Rao Sahib Subbiah Chettiar), to Shirdi and reached it on 27, 4, 1938.

On the way I considered that Shirdi being as sacred a shrine as Kasi or Rameswaram, I should signalise my visit thereto and render it fruitful, by a vow of solemn abstinence from using betel and nut (pansupari) and finally resolved that from the time I leave Shirdi I should not chew betel. This is a great sacrifice, as the habit of chewing betel has been with me ever since I was a boy, and I would chew several times every day.

I left Shirdi in a bullock cart along with Mr. Chettiar on the morning of 28th April. As we were seated in the cart, Mr. Chettiar chewed betel; and the temptation so far overpowered me as to make me think that I might postpone my vow of abstinence and begin it only from the time I reached Madras. So I took up my betel basket and merrily chewed away. As soon as I started chewing, I found that my tongue was pricked. The limesmear (chuna) coating the betel sometimes pricks the tongues of inexperienced novices in chewing. But my tongue was used to it for decades and had become quite deadened and thick. So the pricking was a surprise; I did not mind it, however; and I had a hearty chew. In half an hour, I noticed the state of my tongue and mouth. The whole of the interior of the mouth including the tongue had got thoroughly inflamed, which is a phenomenon unprecedented in my 40 years history of chewing. Thereafter, chewing was entirely out of the question-not merely chewing betel, but also chewing of solid food even though free from acidity or pungency. From that time for eighteen days I was compelled by the state of my mouth to abstain from betel and also from all forms of solid food; and I had to live on milk. Now look at Mr. Chettiar's state and the wonder grows greater. He chewed the same betel and used the same chuna, and he had no inflamation or other trouble. But he had not made a vow to give up chewing betel, as I Had.

Very soon after this chewing experience—say in about an hour, I had another experience. I had taken out my chewing outfit, namely a small chewing basket for the betel and nut and a silver crucible containing chuna, in the carriage and left it there near Mr. Chettiar. I just went out to purchase some betel and other articles in the Rahata bazar, and returned in a few minutes. I wanted to find my betel box and looked for it. Lo! and behold, the betel box was missing and also the crucible. No thief could have come there, the articles being close to Mr. Chettiar. Yet in spite of repeated search, the articles could not be found.

Both the above incidents clearly showed me that Baba is a living force; that He is a kind Father guarding His children, the devotees—even the rawest recruits like myself, with affectionate yet strict watchfulness; that he promptly punishes and checks any flagrant violation of vows solemnly made to him, and so arranges the circustances and environment of His children as to make further disobedience on their part impossible—in their own interests. I have been taught a very severe lesson; and from the above date, I never again violated my vow. Baba thus gave me increased faith in Him and strength of mind to carry out the vows I make. Before this visit, the hearsay information I had of Baba's greatness and kindness left but a feeble impression on my mind. But with the actual experience conferred on me, the impressions I have of Baba are vivid and powerful and will last a life time. I now concentrate all my japa and meditation on Baba alone.

# Statement of Rao Sahib C. Subbiah Chettiar, aged 35, Merchant, Madras and Nellore.

I had read through my brother-in-law, Rao Sahib B. Papaiya Chettiar's Telugu book on Sai Baba and I started on 25th April last from Madras and reached Shirdi on 27th. But before that, I had clear proof that Baba was assisting me to go to his feet. The proofs are these:—

On 24th April, about 8 p.m., I was feeling sorry that I could not go up to Shirdi; though I had long been desirous of doing so. Suddenly my brother-in-law, Rao Sahib Papaiya Chettiar said, "Let us look into the almanac. If tomorrow be an auspicious and suitable date for you and your wife to start, we should take it that Baba wants you to go at once. Else it will be long deferred". At once we examined the almanac. The very next day 25-4-1938 and that alone was found the proper time for starting. So-I wired at once to my father-in-law at Chittoor to come the next day to Madras along with my wife.

My father-in-law, in ignorance of the wire which had not reached him till 8 a. m. the next day, (25-4-1938) had determined on going alone on 25th instant by the motor bus which leaves Chittoor at 7 a. m. for Madras. He tried to catch that bus, But there was something wrong with the bus; and it could not leave Chittoor at the fixed hour of 7 a. m. My father-in-law was forced to wait on for 2 hours. Meanwhile my wire reached him. Then he took his daughter (my wife) along with him to the bus and a little later i.e., about 9 a. m. the bus which had been fully repaired started and reached Madras by 2 p. m. Hence my wife and I were enabled to start on 25th night, which was the only suitable time for our starting on this pilgrimage. If my wire had not reached my father-in-law, that morning my wife would not have come to Madras in time for my trip.

We reached Shirdi an 27th just in time to have a look at the mortal remains of Bhav Kumbhar, a very highly advanced devotee (of Sri Sai Baba) who was revered by devotees for his holy poverty, his vyragia and selfless service to all.

Another great devotee of Baba that we saw at Shirdi was Abdul, who twice or thrice blessed us and especially my wife, stating that all evil influences that afflicted her disappeared from that date (27-4-1938). We returned to Madras on 30-4-1938.

At first we could not make out the significance of Abdul's blessing. But after our return, my wife found that the menstrual pains that had formerly afflicted her, had ceased and her health has greatly improved since then. As for myself, by Baba's grace, I got the title "Rao Sahib" on 9-6-1938 i.e. in the birthday honours list.

Doctor Ramaswamy Iyengar accompanied us on this journey. We noticed the remarkable proof of Baba's dealing with him for his violation of the vow to abstain from chewing betel. The doctor's mouth became thoroughly inflamed, while I who chewed along with him had not suffered the least injury from chewing. The loss of his betel basket and lime crucible in the cart was equally mysterious and served to confirm our view that Baba who punished the first breach of vows prevented the repetition of such breaches for an appreciable time.

# Sow. Syamala, daughter of K. Theperumal Chetty, Vysia, aged 8, reading in the Montessori School George Town, Madras.

I am reading in the Montessori School for 1 year.

I know Baba.

Uncle (i e, Rao Sahib B. Papaiya Chettiar) writes about Baba. I hear his words. I read also his book. I read one chapter a day.

Narasimhaswami comes to uncle's house. He always says Baba, Baba.

After he came, uncle wrote about Sai Baba.

I then read one chapter a day.

Baba is Krishna. Krishna is Baba.

Baba is good and nice. Baba helps uncle to get health. Two months back I put my hand on aunt's dressing table. Lid fell upon my hand. My hand was crushed. I cried. Uncle said "Think of Baba." I said "Baba, Baba". In 5 minutes, no pain, I was right.

One month back, our teacher, Miss. Manuel got a bus. She told me "Get in". We all got in and went to "Aquarium". All girls came. There, there was lightning and loud thunder. All girls feared. I cried loudly "Baba, Baba". Then I told the girls "Say, Sai Baba, Sai Baba". They all said "Sai Baba, Sai Baba.". All got Bold. All were right. After coming to school, I told girls "Sai Baba is Mahatma. He gives all things."



Sow. Syamala

Last Monday I had belly ache. I was sick. But I could not I went to vomit. "Give Baba's uncle. udi" I said. But he gave medicine. That was no use. Again he gave medicine That also no use. Then he came and put udi in mouth. In -one minute, I was right. I got up. No pain, no sickness, I told uncle "See, by udi, I am right."

Somedays I sleep at uncle's house. Some days in my grand mother's house. There are many girls

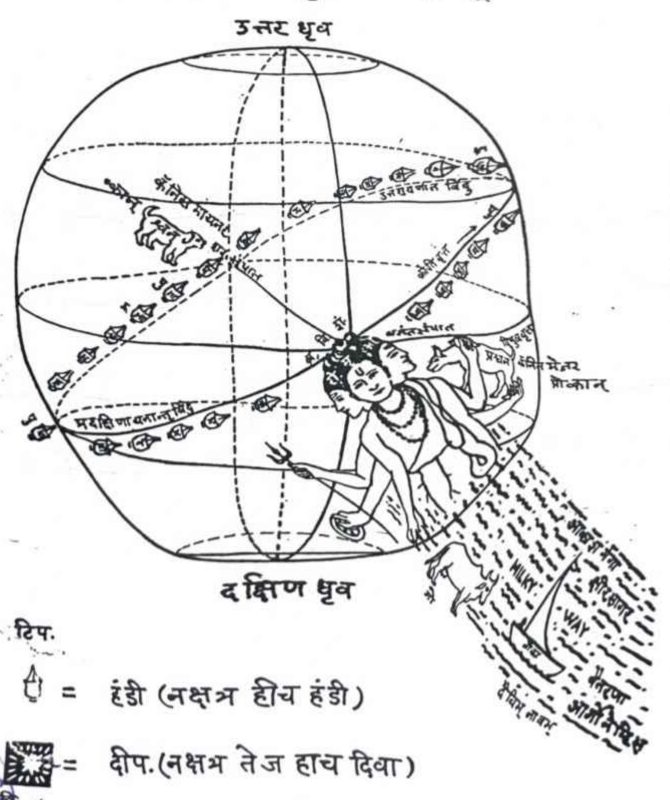
there. I tell them always about Baba I say "Girls, think of Baba, before sleeping". They do so. My grandmother and grandfather also do so. His brother-in-law also now prays to Baba.

Often I think of Baba and see the sky. I see Baba big Rin the sky, just like photograph.

4990e

तारकापुंजात्मक वेदरूपीं गोश्वानयुक्त, रोहिणी, मृग, आर्द्रा, नक्षत्रपुंज देवता (ब्रह्मा, विष्णु, महेश) स्वरूपीं अत्यंत तेजस्वी, मनोवेधक, चित्ताकर्षक, नयनसुभग, वेभवशाली, अपूर्व, अश्रुत, अदृष्ट

आकाशस्थ चिमुखी दत्तगुरुम्ति



झुंबर (तीन ताऱ्यांच्या तीन देवता

म्हणजेच दत्त रुप व