

#### SHRI SAIBABA SANSTHAN TRUST, SHIRDI

#### Hon'ble Members of Ad-hoc Committee



Shri Sudhakar Yarlagadda (Chairman) Principal District & Sessions Judge, Ahmednagar



Shri Siddharam Salimath (IAS) (Member) District Collector, Ahmednagar



Shri Goraksha Gadilkar (IAS) (Chief Executive Officer)

Internet Edition - URL:http://www.shrisaibabasansthan.org



वर्ष २४ अंक ४

सम्पादक : मुख्य कार्यकारी अधिकारी कार्यकारी सम्पादक : भगवान दातार



Year 24 Issue 4

**Editor: Chief Executive Officer Executive Editor: Bhagwan Datar** 

4

7



- SEE SAI... SPEAK SAI... DO SAI... WHOLE-HEARTEDLY
- SAINATH GURU, MY MOTHER! GRANT ME A PLACE AT YOUR FEET!!...
- 💠 अहंकार से अधोगतिႇ : सुरेश चन्द्र 83
- 😵 साईं वचनामृत : विनय घासवाला 22
- Shirdi News 25

 Cover & inside pages designed by Don Bosco and Prakash Samant (Mumbai)
 Computerised Typesetting: Computer Section, Mumbai Office, Shri Saibaba Sansthan Trust, Shirdi • Office: 'Sai Niketan', 804-B, Dr. Ambedkar Road, Dadar (East), Mumbai - 400 014. Contact No.: (0)9404876574 E-mail: saidadar@sai.org.in • Shirdi Office: At Post Shirdi - 423 109, Tal. Rahata, Dist. Ahmednagar. Tel.: (02423)258500 Fax: (02423)258770 E-mail: 1. saibaba@shrisaibabasansthan.org 2. saibaba@sai.org.in ● Annual Subscription: ₹ 125/- ● Subscription for Life: ₹ 2,500/- ● Annual Subscription for Foreign Subscribers: ₹1,000/- (All the Subscriptions are Inclusive of Postage) ● General Issue: ₹15/- ● Shri Sai *Punyatithi* Annual Special Issue: ₹25/- • Published and printed by the Chief Executive Officer, on behalf of Shri Saibaba Sansthan Trust, Shirdi at Sai Niketan, 804-B, Dr. Ambedkar Road, Dadar, Mumbai - 400 014 and at the Ganesh Art Printers, M.R. Trade Centre, Shop No. 7, Wadiya Park, Ahmednagar - 414 001 respectively. The Editor does not accept responsibility for the views expressed in the articles published. All objections, disputes, differences, claims and proceedings are subject to Mumbai jurisdiction.

#### 

# SEE SAI... SPEAK SAI... DO SAI... WHOLE-HEARTEDLY

Bhakti (Devotion), as explained by Lord Krishna to Arjun in the Bhgvad Geeta, provides the best description of Bhakti. He says...

"Those devotees, who worship me forever with faith, devotion and in a spirit of complete surrender, are very dear to me. Those devotees, who see me with a pure mind everywhere and, at all times, in all beings are received by me. Those devotees, who are neither intoxicated by wealth, pleasure and power, nor made restless by sorrow, those who have compassion for all, those who have a forgiving disposition, those who do not know, what are anger, jealousy and criticism, those who are aware of their duties and perform the same promptly without craving for the fruits thereof, those who conduct themselves with an equanimity and faith, those who are never grief-stricken and those who are always content and introspecting are most dear to me."

Bhakti has an overwhelming importance in 'Kaliyug'; because it is the means to curb evil tendencies and free oneself from the cycle of birth and death, and attain salvation. This is concisely explained by saint Tukaram, who says...

"We should cultivate the habit of seeing Vitthal, speaking Vitthal and doing Vitthal from the bottom of our hearts." Vitthal represents the personification of virtues. These virtues must be reflected in full measure in our perception, speech and behaviour. Just as pilgrims, carrying banners, march enthusiastically towards Pandharpur, forgetting their body consciousness and immersing themselves in the rapturous pleasure of God, so also our devotion must take us towards salvation.

In this context, the characteristics of a true Muslim, as explained by Prophet Mohammed, deserves mention because, in a general sense, they are equally applicable to true devotees (adhering to other faiths) as well. A true Muslim, hence true devotee, according to Prophet Mohammed, is

"One who does not spite others, one who believes in my words, one who considers charity his prime duty, one who emulates the best in others rather than finding fault in others, one who feeds the hungry and attends to the sick, one who helps the needy, one who counsels the misguided, one who is moved by others' sorrow, one who provides shelter to those seeking refuge and one who inspires others to do social service."

It would be commendable to discuss the message given by Lord Jesus Christ to His disciples in this context. Christ says...

"He, who has a pure and holy mind, is blessed; because he can see God."

"Love others as I love you!"

"Practise charity in such a way that the left hand does not get to know the charity done by the right hand."

"Forgive those seeking clemency and your late ancestors shall pardon you."

"Take care of and look after the diseased!"

"Try to correct your own faults in place of finding fault in others!"

"Pray with full faith and your desire shall be definitely fulfilled."

"He, who is forbearing, shall be definitely blessed."

"He, who listens to my vows with attention and devotion, shall easily cross the ocean of worldly existence."

"He, who believes in me, shall be immortal."

"You are not orphans, I am there with you."

"Before you eat anything, feed the poor, the crippled and the blind!"

In a unique description of devotion, Guru Nanak says...

"Those who love others and constantly chant, within their hearts, the name of the Lord, get delivered from the cycle of birth and death, and attain salvation easily."

It is evident from His biography that our beloved Deity, Shri Sai Baba,

by His very conduct while He was in mortal coil, provided information on the various thoughts on devotion expressed above. This is proved by the following assurances given by Shri Sai Baba and the experiences of His devotees in that connection.

"These feet are old and holy, you are care-free now; place entire faith in me and you will soon get your object."

Seeing the pure attachment of His devotees, Sai Baba always acted in their interests, and hence, He was in a way dependent on them.

Baba always used to say...

"He, who loves me most, always sees me. The whole world is desolate to him without me, he, who tells no stories but mine; he ceaselessly meditates upon me and always chants my name. I feel undebted to him who surrenders himself completely to me, and ever remembers me. I shall repay his debt by giving him salvation (self realization). I am dependent on him, who does not eat anything, without first offering it to me. He, who thus comes to me, becomes one with me, just as a river gets to the sea and becomes merged (one) with it. So, leaving out pride and egoism and with no trace of them, you should surrender yourself to me, who is seated in your heart."

"I always think of him, who remembers me. I run and manifest myself to him, who lovingly calls me. I require no conveyance, carriage, tanga, train or aeroplane."

"I require no door to enter. I have no form nor any extension; I always live everywhere. I carry on, as a wirepuller, all the actions of the man, who trusts me and merges in me."

"Leave all cleverness and always remember 'Sai', 'Sai'... If you did this, all your shackles would be removed and you would be free."

"I am the inner ruler of all and seated in their all hearts. I envelope all the creatures, the movable and immovable world. All the insects, ants, the visible, movable and immovable world, is my body or form."

"The creatures may be different, but the hunger of all is the same, though some speak and others are dumb. Know for certain, that he, who feeds the hungry, really serves me with food. Regard this as an exiomatic truth."

"The dog, which you saw before meals and to which, you gave the piece of bread is, one with me, so, also other creatures (cats, pigs, flies, cows etc.) are one with me. I am roaming in their forms. He, who sees me in all these creatures, is my beloved. So, abandon the sense of duality and distinction, and serve me, as you did to-day." (Shri Sai Satcharita, Chapter 9)

"It is my special characteristic to free any person, who surrenders completely to me, and who does worship me faithfully, and who remembers me, and meditates on me constantly." "Those, who are fortunate and whose demerits have vanished, take to my worship. If you always say 'Sai', 'Sai'... I shall take you over the seven seas; believe in these words, and you will be certainly benefited."

"Those, who resort to this *Masjid*, shall never suffer anything in this life and to the end of time; be now carefree. This is no *Masjid*, but Dwaravati. He, who steps here, will soon get health and happiness, and his sufferings will come to an end."

"The Lord is the sole Doer and Inspirer, He is also most merciful. Neither I am God, nor Lord. I am His obedient servant and remember Him often. He, who casts aside his egoism and thanks Him and he, who trusts Him entirely will have his shackles removed and will obtain liberation."

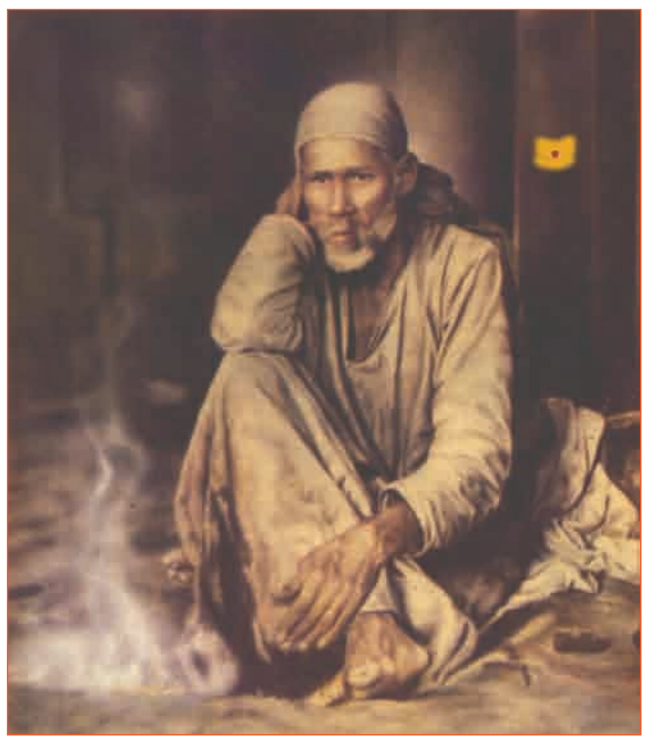
"I am omnipresent, occupying land, air, country, world, light and heaven, and that I am not localised."

We have to observe ourselves and see, the distance between our devotion to Shri Sai Baba and the above sayings of magnanimous personalities about the devotion. We will have to take tremendous efforts to meet the point by following the above cited teachings of the great men, if there is any distance. Then only we will get the entry into the *Moksha*.

Editorial published in the November-December 1993 issue of Shri Sai Leela



# SAINATH GURU, MY MOTHER! GRANT ME A PLACE AT YOUR FEET!! DATTARAJ GURU, MY MOTHER! GRANT ME A PLACE AT YOUR FEET!!



"As *Brahman* is formless, the *Vedas* cannot describe it. By manifesting it in human forms on earth, the saints have abashed the *nirakar*," as Das Ganu Maharaj says. (Verse 94, Shri Sainath *Stavanamanjari*)

Man's concept of God largely determines his manner of worship. Those who regard God as wholly or largely Unmanifest, worship Him by means of meditation, study of scriptures, practice of austerities and other spiritual disciplines. Those who acknowledge the Manifest, worship Him in the form of an image, symbol, holy book, prophet or saint. Some, who believe that God is both Manifest and Unmanifest use all available modes of worship, lovingly and selflessly serve Him through His creatures, and spend their whole lives thus adoring Him.

Usually, the climax of spiritual seeking and fulfilment comes after *puja-upasana* (devoted worship of image), *nama japa* (regular loving repetition of God's name), *danadharma* (charities and righteous living, contemplation and meditation). "When the heart is somewhat purified, the aspiration of the Ultimate Knowledge arises in you", writes Prabhushri Swami Amar Jyoti of Jyoti Ashram, Pune.

"As long as the worshipper has a form, then it is essential that the Guru also has a bodily form. Unless and until one worships the bodily form, true devotion does not spring forth; and, till there is no such devotion, full of love, the inner mind does not blossom." This is what Govind Raghunath Dabholkar alias Hemadpant, says in the Shri Sai Satcharita, Chap. XI, *Ovis* 10 and 11.

The objects of the Sagun Worship are said to be seven - the image of God,

sacrificial altar, fire, supreme light, sun, water and Brahmin (those wearing the sacred thread). "But, Gururaj is even greater than all the seven... let us single-mindedly worship Him", advocated Hemadpant. "The devotees of the Guru experience, on resorting to His Feet with full faith, that not only Guru, but Parabrahma is moved. Such is the marvel of Guru Puja!" (ovi 9). Hemadpant also reconciled the Nirgun and Sagun. He says: "That which has attributes (sattva, rajas and tamas)(a) is with form, that which has no attributes is without form. Both are not different from each other. The formless and the one with the form are one". (Ovi 13) "The concrete and the abstract are one and the same - the abstract is spread in the form of the universe. Whomsoever one can feast one's eyes on, on whose feet one can rest one's head, on whom one can meditate suitably - love develops there. In whose company one can chat lovingly, and who can be worshipped with sandalwood paste and coloured with turmeric and kumkum - for that a form is a necessity. It is really easy to understand the nature of a bodily form rather than the formless. Once love for the Sagun increases, it becomes the awakening for the formless. Baba would evolve various means to enable the devotees to experience the abstract." (Ovis Further, "This manifold perceivable world is the manifestation of the unknown (or invisible). It has taken shape or form from the invisible. This universe which has evolved from Brahma, with each part having the same divine essence as the whole, will be assimilated with the invisible from where it has taken birth." (Ovis 22 and 23)

Sai Baba, Himself, explicitly praised and commended devotion to the Guru. He said :

<sup>(</sup>a) Three types of tendencies or characteristics seem to accrue to every created object. These have been designated as 'Gunas' – Sattva, Rajas and Tamas. Sattva produces light, goodness, purity, knowledge and wisdom. Tamas is the antithesis of Sattva – all that is dark and heavy, evil and impure, ignorant and deluded. Rajas maintains a delicate balance between these opposing forces, and therefore, has got to be in a state of internal tension and activity. Restless activity is its chief characteristic and it manifests as passion and ambition.



"Devotion to the Guru is superior to devotion to the Gods or Goddesses. The Guru is the Supreme Being". Devotion must be total – in thought, word and deed. Then the Guru's responsibilities become onerous. Until the disciple attains salvation, the Guru follows him from birth to death, ultimately to set him free.

Devotion to the Guru is called Bhakti or Supreme Love. Classically (according to the Bhagavat), there are nine modes of Bhakti (I)Shravanam (hearing of the Lord's Leelas or Kathas), (II) Kirtanam (musical chanting of His Name/Leelas/Kathas). Smaranam (III)(remembrance of the Lord), (IV) *Padasevanam* (service of His feet, service of the Guru, parents, humanity), (V) Archanam country and (offering of flowers, sacred leaves, etc.), (VI) Vandanam (prostrations before the Lord mental and prostrations to every being), (VII) Dasyam (having a relationship of Master and Servent with the Lord), (VIII) Sakhyam (having an attitude of friendship with the Lord) and (IX) Atma Nivedanam (total surrender to the Lord).

Let us look more deeply into this aspect of Bhakti. Puja can be external or outward or gross, and internal or inward or subtle. The 'Agamas' (one of the six orthodox heads of Sanskrit literature) mention sixteen acts for the performance of the  $Puja:(1) \bar{A}san$ (offering of seat to the Deity or image), (2) Swāgat (welcoming the Lord or Devata), (3) Pādya (water for washing the feet), (4) Arghya (water offering made in the vessel), (5)  $\bar{A}$  chaman Madhupark (water for sipping), (6) (honey, ghee, milk and curd), (7) Snānam (bath), (8) Vastra (cloth or garments), (9) Ābhushan (ornaments and jewels), (10)Gandh (perfume), (11) Pushp (flower offering), (12) Dhup (incense), (13) Deepak (light), (14) Naivedya (food and fruit), (15) Tāmbulam

(betel leaf, nuts, etc.) and (16) *Vandan* (prostrations and prayers).

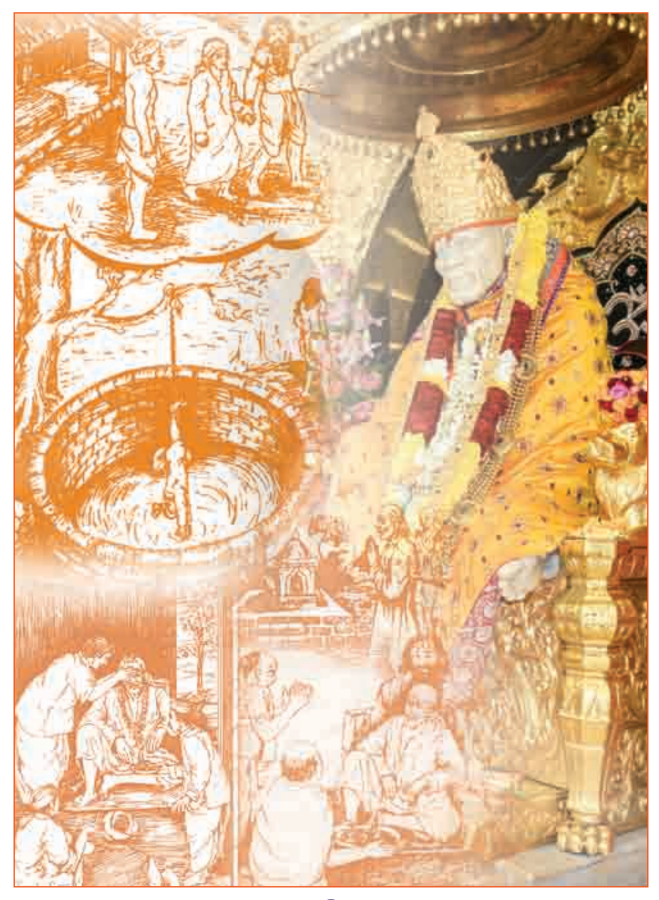
Of course, in the course of Archanam, sandalwood and saffron paste, flowers, rice coloured with turmeric and kumkum, incense and the 'niranjan' (lamp lighted with pure ghee) are used. Dabholkar, with intense Bhav or feelings for Lord Sainath, has suggested in the Shri Sai Satcharita "tears to wash His Feet, sandalpaste of pure love to besmear His Body, cloth of true faith to cover His Body, eight sattvik emotions in lieu of eight lotus and concentrated mind for naivedya (food and fruit) – finally devotion for tilak on His Forehead; and Bhakti as a waistband tied round the Lord before placing the head on His Lotus Feet with prostration and prayer". Das Ganu's words also echo these sentiments in the Shri Sainath Stavanamanjari, Verses 112 and 113, where he says:

"Now with my loving tears
I bathe Your Feet
The sandalwood of true devotion
I make into paste and apply.
The long robe (*kafni*) of these
ornamental words I place on You,
sincerely
This garland of adoration
I place round Your neck."

Shivanand Swami of the Divine Life Society, Rishikesh, "Bhakti is the basis of all religious life. Bhakti destroys vasanas<sup>(b)</sup> and egotism. A life without faith, love bhakti, and devotion is a waste. Bhakti dreary softens the heart and removes jealousy, hatred, lust, anger, egotism, pride and arrogance. It infuses Joy, Divine Ecstasy, Bliss, Peace and Knowledge. All cares, worries, anxieties, fears. mental torments and tribulations entirely vanish. The

<sup>(</sup>b) The impressions unconsciously left on the mind by past good or bad actions (of numerous lives) which, therefore, produce pleasure or pain.







devotee is freed from the *samsaric* wheel of births and deaths. He attains the Immortal Abode of

Everlasting Peace, Bliss and Knowledge."

The final and most important *sadhana* in *Bhakti Yoga* is self-surrender to God. "Surrender and Grace are inter-related. Surrender draws down Grace, and Grace makes Surrender complete. Surrender starts the purification of the heart. Grace completes it." This is, again, Swami Shivanand's advice.

The people of Shirdi worshipped Sai as their God. He dwelt in Shirdi as the embodiment of Pure Existence, Knowledge and Bliss – the Sadguru, who was King of Kings! King of Yogis! Absolute *Brahman*! While eating, drinking, working in their backyards and fields, doing various household chores they always remembered Sai and sang of His Glory. Initially, however, Baba did not allow anyone to worship Him, that is, to do *Archanam*. Whenever anyone approached Him with the *puja thali* or platter, Baba would get angry and even upset the platter. But, when He saw the pure devotion of the







He relented. people, Individual worship of Baba, in the mosque, existed even around 1894! There was an opposition to it by some Muslims, led by a kazi of Sangamner. Mhalsapati was ahead of most in his worship of Baba, followed by Nanasaheb Chandorkar. Megha also did his Puja in style. But, it was Dr. Pandit, a friend of Tatyasaheb Noolkar, who earned the distinction of applying sandalpaste for the first time on Baba's Forehead by drawing a *Tripundra* or three horizontal lines, as he did to his own Guru. Till then, only Mhalsapati used to apply the sandalpaste to Baba, and, that too, only to His Throat.

"For the worship of other Deities, the articles required, and the ritual are specific. But, for Your worship, there is nothing in the world which is worthy of You!" says Das Ganu. The devotees worshipped the manifested Sadguru Shri Sainath Maharaj at Shirdi as they pleased. Baba used a sack-cloth for His

seat, which the *Bhaktas* covered with a small beautiful mattress, and put a bolster at His Back. Baba respected the feelings of His devotees and gave them full freedom to worship Him, as they liked. Some waved 'chamaras' or whisks before Him, some played musical instruments, some laved His Hands and Feet, others applied incense and attars, some gave Him betel leaf and nuts, some offered Arghya for worship of His Feet, and some offered Naivedya.

Congregational worship of Sai Baba commenced with the Noon *Arati* around 1909, followed by the Bed-time *Arati* after the *Chavadi* procession from 10<sup>th</sup> of December1909, on alternate days. The Morning *Arati* also took place at the *Chavadi* before Baba went to the Dwarkamayi. The practice of Evening *Arati* started much later.

From Shri Sadguru Sainatha Sagunopasana (English Translation and Transliteration by Zarine)

### अहंकार से अधोगति

श्री साईं बाबा बाह्य रूप से फ़क़ीर का अभिनय करते थे; लेकिन वे सदैव आत्मलीन रहते थे। उनकी छवि में परमात्मा की तस्वीर स्पष्टतः दिखाई देती थी। वे सभी के काम आते थे और जिस किसी व्यक्ति पर भी अपना हाथ रख देते थे, उसकी वर्षों से बिगड़ी हुई बात शीघ्र बन जाती थी। वे परोपकार की प्रतिमा थे और उनके पास जो कोई भी विलाप करता हुआ आता था, वह उनकी दुआएँ लेकर प्रसन्नता के साथ अपने घर वापस लौटता था। उन्हें जब कोई व्यक्ति अपनी दुःख भरी व्यथा सुनाता था, तब उसकी पीड़ा सुन कर उनको इतना अधिक कष्ट पहुँचता था कि उनकी आँखों में आँसू तक आ जाते थे।

श्री साईं बाबा मानवता के पुजारी और एक सच्चे संत फ़क़ीर थे। उन्होंने परोपकार के लिए अपने शरीर को कष्ट दिया तथा अच्छे कार्यों में स्वयं को समर्पित किया। वास्तव में वे नेकी के फ़रिश्ते और सच्चे परवरदिगार थे। उनका जीवन बहुत ही साधारण, किन्तु प्रशांत महासागर की तरह शांत एवं स्थिर था। वे कभी स्नान करते और कभी स्नान किए बिना ही समाधि में लीन रहते थे। वे हमेशा यही कहा करते थे – "ग़रीबी अव्वल बादशाही, अमीरी से लाख सवाई, ग़रीबों का अल्ला भाई।" वे बड़ी विनम्रता के साथ यह भी कहा करते थे – "दासानुदास, मैं तुम्हारा ऋणी हूँ।"

श्री साईं बाबा को सांसारिक सुखों के प्रति न तो सुख की भावना थी और न ही दु:ख की, तथा वे अपने मान-अपमान की किंचित मात्र भी कोई चिंता नहीं करते थे। उनके लिए नमस्कार करने या न करने वाले, दोनों ही





एक समान थे। उन्होंने कभी भी किसी का अनादर नहीं किया। यदि भक्त उनका पूजन करते, तो इससे वे ख़ुद को महान नहीं समझते थे और यदि कोई उनकी उपेक्षा या तिरस्कार करता, तो उन्हें कोई दु:ख भी नहीं होता था। वे सुख और दु:ख की भावना से बिलकुल दूर हो चुके थे। उनका हृदय सदैव शीशे के समान निर्मल रहता था तथा उनके श्री-मुख से हमेशा अमृत वर्षा होती थी।

श्री साईं बाबा ने ख़ुद के आचरण से मनुष्य को अहंकार से सदा दूर रह कर सच्चा पथ दिखाया तथा उसे अधोगति से बचाया। वे कभी भी वाद-विवाद और मतभेद में नहीं पड़ते थे। उनका दृढ़ विश्वास था कि जब तक मनुष्य अहंकार को अपने आसपास भी नहीं आने देता, तब तक ज्ञान व आत्मानुभूति सम्भव नहीं है। अहंकार मनुष्य का सबसे बड़ा शत्रु व विवाद की जड़ है। व्यक्ति जब यह अनुभव करने लगता है कि वह किसी गुण-विशेष या अन्य किसी कार्य विशेष में दूसरे से आगे है तथा उसके समान अन्य कोई नहीं है, तब वह अहंकार का शिकार हो जाता है। अहंकार से बुद्धि भ्रमित होती है और ज्ञान शक्ति भी नष्ट हो जाती है। अहंकार से व्यक्ति के जीवन में अनेक बुराइयाँ आ जाती हैं और वह दूसरों को हेय समझ कर उनको निम्न दिखाने लगता है, जिसकी वजह से उसका यश घटने लगता है।

अहंकार हमेशा पतन (अधोगति) का मुख्य कारण होता है एवं अहंकारी व्यक्ति सदैव अशांत, असंतुष्ट और दुःखी रहता है। व्यक्ति यदि यह देखे कि उसके समान और उससे अधिक गुणी, वैभवशाली, विद्वान, शिक्तमान तथा धनी अनेक व्यक्ति समाज में हैं, तो उसके अहंकार में कमी आएगी और उसका यश भी बढ़ने लगेगा तथा अधोगति से बच सकेगा। यह वास्तविकता है कि यदि अहंकार को ख़त्म कर दिया जाए, तो विवाद स्वतः समाप्त हो जाता है। इसलिए अहंकार का त्याग सदैव हितकर होता है। कर्म, विद्या, शील और उत्तम जीवन से मनुष्य पवित्र होता है, न कि गोत्र एवं धन से। मनुष्य को सत्य स्वरूप को प्राप्त करने के लिए अहंकार को सद्गुरू के श्री-चरणों में अर्पित करना चाहिए, तािक वह अधोगति से बच सके।

भगवद् गीता का एक प्रसिद्ध श्लोक है -

"उद्धरेदात्मनात्मानं नात्मनवसादयेत आत्मैव ह्यत्मनो बंधुरात्मैव रिपुरात्मनः।।" इसका अर्थ है कि मनुष्य अपने उद्धार और अधोगित के लिए स्वयं ही जिम्मेदार है, क्योंकि यह मनुष्य आप ही अपना मित्र है और आप ही अपना शत्रु है। मनुष्य अपने विवेक का प्रयोग करके जीवन में ऊँचाइयों को छू सकता है और विकारों में फँस कर अपना अमूल्य जीवन बर्बाद भी कर सकता है। कहते हैं कि अपनी प्रगित में सबसे बड़ी बाधा कहीं बाहर से नहीं आती, अपितु हम स्वयं अपने लिए बाधा स्वरूप



बन जाते हैं।

सर्वसाधारण हर एक व्यक्ति के स्वभाव में षट् विकार होते हैं। उनको सीमित रखना अत्यंत आवश्यक है। अगर वे मर्यादा का उल्लघंन करेंगे, तो मनुष्य में अहंकार उत्पन्न होकर वह अहंकार मनुष्य को अधोगति की ओर ले जाता है। इसके कई उदाहरण हमें श्री साईं सत् चरित में पढ़ने को मिलते हैं।

श्री साईं बाबा को संस्कृत सहित अनेक भाषाओं का पूरा ज्ञान था और वेद-पुराण, कुरान सहित अन्य



धार्मिक ग्रन्थ पूरी तरह कंठस्थ थे। उन्होंने ब्रह्म होते हुए भी भिक्षुक के रूप में अपना जीवन बिता कर मनुष्य को अपना अहंकार छोड़ने की अद्वितीय शिक्षा दी तथा विश्व में रह कर उसे किस प्रकार सामाजिक व्यवहार करना चाहिए, यह भी सिखाया।

श्री साईं बाबा के पास ऐसे बड़े-बड़े अधिकारी, अधिवक्ता, चिकित्सक, विद्वान पुरुष, व्यापारी, धनवान सेठ, कुलीन ब्राह्मण, साधु-संत और अन्य ज्ञानी-ध्यानी भी आते थे। कोई उन्हें मुस्लिम फ़क़ीर समझते थे। वे यह सोच कर शिडीं आते थे कि न तो वे साईं को प्रणाम करेंगे और न ही दक्षिणा अर्पित करेंगे। लेकिन, जब वे बाबा को एक दृष्टि से निहारते थे, तो उनमें अपने इष्टदेव के दर्शन पाते थे। तब वे अपने अहंकार को त्याग कर न केवल अपनी स्वयं की इच्छा से उन्हें दक्षिणा अर्पित करते थे, बल्कि उनके श्री-चरणों में पूर्ण रूप से समर्पित होकर अपने जीवन को अधोगित से बचाते थे।

मुले शास्त्री नाम के एक अग्निहोत्र ब्राह्मण महाराष्ट्र राज्य के नासिक के निवासी थे। वे ज्योतिष शास्त्र में पारंगत थे तथा उन्होंने ६ शास्त्रों का अध्ययन किया हुआ था। वे एक बार जब श्री साईं बाबा के दर्शन हेतु शिर्डी गए, तो उन्होंने हस्त रेखा विशेषज्ञ होने के कारण बाबा से उनका हाथ देखने के लिए प्रार्थना की। परन्तु, बाबा ने उनकी प्रार्थना पर कोई ध्यान नहीं दिया। शास्त्री जी दर्शन करने के उपरांत वाड़े को लौट गए। बाबा जब लेंडी बाग टहलने के लिए जा रहे थे, तब वे वहाँ से यह कहते हुए निकले कि कुछ गेरू लाना, आज भगवा वस्त्र रंगेंगे। लेकिन, बाबा के इन शब्दों का अर्थ उस समय कोई भी नहीं समझ सका।

दोपहर की आरती की तैयारी शुरू हो गई। बापूसाहेब जोग ने शास्त्री जी से आरती में साथ रहने के लिए पूछा, तो उन्होंने उत्तर दिया कि वे शाम को बाबा के दर्शन हेतु जायेंगे। तब बापूसाहेब अकेले ही आरती के लिए निकल गए। जैसे ही आरती प्रारम्भ हुई, तो बाबा ने कहा, "उस नये ब्राह्मण से कुछ दक्षिणा लाओ!" बाबा के इन शब्दों को सुन कर बापूसाहेब बूटी स्वयं दक्षिणा लेने के लिए शास्त्री जी के पास गए और उनको बाबा का संदेश सुनाया। शास्त्री जी बुरी तरह विचलित होकर अपने

अहंकार में सोचने लगे, 'मैं तो एक अग्निहोत्र ब्राह्मण हूँ, फिर मुझे दक्षिणा देना क्या उचित होगा? यह सही है कि बाबा एक महान संत हैं, परन्तु मैं तो उनका शिष्य नहीं हूँ।' लेकिन, उन्होंने यह विचार भी किया कि जब बाबा जैसे एक महान संत दक्षिणा माँग रहे हैं और बूटी जैसे एक करोड़पति को दक्षिणा लेने के लिए मेरे पास भेजा है, तो उन्हें इसकी अवहेलना नहीं करनी चाहिए। इसलिए, वे बूटी जी के साथ तुरंत मस्जिद में पहुँचे।

शास्त्री जी अपने अहंकार में अपने आपको शुद्ध और पिवत्र तथा मिस्जिद को अपिवत्र मानते हुए बाबा के निकट कुछ दूरी पर खड़े हो गए और दूर से ही हाथ जोड़ कर उनके ऊपर फूल फेंके। इसके तुरंत बाद ही उन्होंने देखा कि बाबा के आसन पर उनके कैलाशवासी गुरू घोलप स्वामी विराजमान हैं। उन्हें बाबा के रूप में अपने गुरू को वहाँ देख कर महान आश्चर्य हुआ तथा वे सोचने लगे कि कहीं यह सपना तो नहीं है? लेकिन, वे अपने आपको पूर्ण जागृत अवस्था में देख कर भी यह निर्णय नहीं कर सके कि कैलाशवासी गुरू घोलप स्वामी मिस्जिद में कैसे आ पहुँचे? तत्पश्चात् वे सभी शंकाओं व अहंकार को दूर करते हुए आगे बढ़े और गुरू के श्री-चरणों पर गिर कर उनकी स्तुति करने लगे।

शास्त्री जी अपने गुरू के नाम का ही उच्चारण कर रहे थे, लेकिन अन्य भक्त बाबा की आरती गा रहे थे। शास्त्री जी जाति-पाति का अज्ञान और पवित्रता-अपवित्रता की कल्पना त्याग कर गुरू के श्री-चरणों पर पुन: गिर पड़े एवं अपने नेत्र बंद कर लिए; लेकिन खड़े होकर जब उन्होंने नेत्र खोले, तो गुरू के स्थान पर बाबा को दक्षिणा माँगते हुए पाया। शास्त्री जी बाबा की अद्भुत शक्ति और उनका आनंद स्वरूप देख कर आत्म-विस्मृत हो गए। उनके हर्ष का पारावार नहीं रहा तथा उनके नेत्र भी अश्रपूरित होते हुए ख़ुशी से नाचने लगे। उन्होंने अपने अहंकार को त्याग कर बाबा को पुन: न केवल प्रणाम किया, बल्कि दक्षिणा भी अर्पित की तथा कहा, "मेरे सब संशय दूर हो गए हैं। आज मुझे अपने गुरू के दर्शन हए हैं।" श्री साईं बाबा की इस अद्भुत लीला को देख कर शास्त्री जी सहित सभी भक्त द्रवित हो गए और उन्हें ''गेरू लाना, आज भगवा वस्त्र रंगेंगे'' का अर्थ भी विदित हो गया।

कुछ लोगों का यह कहना था कि वे जब शिर्डी गए, तो श्री साईं बाबा ने उनसे दक्षिणा माँगी। उनका यह भी कहना था कि क्या एक संत के लिए इस तरह दक्षिणा लेना शोभा देता है? लेकिन, बाबा की ऐसी कई लीलाएँ हैं, जिनमें लोगों ने शिर्डी जाकर अपने अहंकार तथा अविश्वास के साथ उनके दर्शन जरूर किए, मगर स्वयं ही न केवल श्रद्धा से उन्हें प्रणाम किया, बल्कि दक्षिणा लेने के लिए भी उनसे प्रार्थना की।

काका महाजनी के एक मित्र निराकारवादी थे और मूर्ति पूजा में विश्वास नहीं करते थे। वे महाजनी के साथ अपने अहंकार सहित दो शर्तों (श्री साईं बाबा को नमस्कार नहीं करेंगे और न ही उनको दक्षिणा देंगे) पर शिर्डी जाने के लिए तैयार हुए। वे दोनों मुम्बई से शिर्डी सुबह के समय पहुँचे। उन्होंने जैसे ही मस्जिद में पैर रखा,



तभी बाबा ने उनके मित्र की तरफ़ कुछ देर देख कर कहा, "अरे आइए, श्रीमान पधारिए! आपका स्वागत है।" बाबा के श्री मुख से निकले इन शब्दों का स्वर कुछ अलग ही तरह (महाजनी के मित्र के पिताजी के बिलकुल अनुरूप) का था। बाबा के इन शब्दों को सुनने के साथ ही उनके मित्र प्रसन्न हो गए और उनको अपने स्वर्गवासी पिता की याद आ गई तथा उन्होंने अपने अहंकार को त्यागते हुए आश्चर्ययुक्त स्वर में कहा कि "ये स्वर मेरे पिताजी के ही हैं!" तब उन्होंने अपनी शर्त, अर्थात् बाबा को नमस्कार नहीं करेंगे, को भूल कर बाबा के श्री-चरणों पर अपना सिर रख दिया।

श्री साईं बाबा ने महाजनी से दोपहर में और विदाई के दौरान दो बार दक्षिणा माँगी; लेकिन उन्होंने उनके मित्र की अनिच्छा और उनके अहंकार को जानते हुए उनसे दक्षिणा के बारे में कुछ भी नहीं कहा। तब, उनके मित्र ने अपने अहंकार व शर्त (बाबा को दक्षिणा अर्पित नहीं करेंगे) को छोड़ कर स्वयं अपनी इच्छा से उनको १७/- रु. दक्षिणा में दिए। इस पर बाबा ने उन्हें उपदेश दिया - ''अपने बीच जो तेली की दीवार अर्थात् भेदभाव है, उसे नष्ट कर दो, जिससे हम परस्पर देख कर अपने मिलन का पथ सुगम बना सकें।'' श्री साईं बाबा ने उन्हें लौटने की अनुमित देते हुए कहा, ''तुम्हारी यात्रा सफल रहेगी।'' उस दिन आकाश में बादल छाए हुए थे तथा हवा भी तेज गित से चल रही थी; लेकिन फिर भी वे दोनों बाबा के आशीर्वाद से सकुशल मुम्बई पहुँचे।

एक बार एक सरकारी अधिकारी ने अपने एक डॉक्टर मित्र को शिर्डी चलने के लिए कहा, तो वे अपने अहंकार में शिर्डी जाने के लिए तैयार नहीं हुए। उनका कहना था कि चूँकि मेरे इष्ट श्री राम हैं, इसलिए मैं किसी मुस्लिम के समक्ष मस्तक नहीं नमाऊँगा। लेकिन, सरकारी अधिकारी ने डॉक्टर को परामर्श दिया – "तुम्हें नमन करने के लिए कोई भी बाध्य नहीं करेगा और नहीं तुम्हें कोई ऐसा करने के लिए कहेगा। अतः मेरे साथ चलो, आनंद मिलेगा।" तत्पश्चात् डॉक्टर मित्र सरकारी अधिकारी के साथ शिर्डी आए। लेकिन, शिर्डी पहुँचने पर डॉक्टर साहब को ही बाबा के दर्शन करने के लिए सबसे आगे चलते देख कर और उन्हें ही बाबा की सर्वप्रथम चरण-वंदना करते देख कर सभी को बड़ा आश्चर्य हुआ।



लोगों ने डॉक्टर से अपना निश्चय बदलने और इस तरह एक मुस्लिम को दंडवत प्रणाम करने का कारण पूछा, तो डॉक्टर ने बताया कि बाबा के स्थान पर उन्हें अपने प्रिय इष्टदेव श्री राम के दर्शन हुए, इसलिए उन्होंने बाबा को नमस्कार किया। जब डॉक्टर साहब यह कह रहे थे, तो उन्हें उसी समय पुनः श्री साईं बाबा का रूप दिखाई दिया। वे आश्चर्यचिकत होकर बोले, ''क्या यह स्वप्न है; ये यवन कैसे हो सकते हैं? अरे! अरे! ये तो पूर्ण योग अवतार हैं।''

डॉक्टर साहब श्री साईं बाबा से इतने अधिक प्रभावित हुए कि उन्होंने दूसरे दिन से उपवास करना प्रारम्भ कर दिया और प्रतिज्ञा की कि जब तक बाबा उन्हें स्वयं बुला कर आशीर्वाद नहीं देंगे, तब तक मस्जिद में बिलकुल भी नहीं जायेंगे। इस प्रकार तीन दिन बीत गए। चौथे दिन उनके एक परम मित्र खानदेश से शिडीं आए, तो वे अपनी प्रतिज्ञा भूल कर उनके साथ मस्जिद में बाबा के दर्शन करने गए। बाबा ने डॉक्टर से कहा, ''आपको बुलाने का कष्ट किसने किया? आप यहाँ कैसे पधारे?'' बाबा के इस प्रश्न को सुन कर डॉक्टर साहब काफ़ी द्रवित हो गए और उसी रात उनके ऊपर बाबा की कृपा हुई तथा उन्हें नींद में ही परमानंद का अनुभव हुआ। डॉक्टर साहब को अपने शहर में आने के पश्चात् भी १५ दिनों तक वैसा ही अनुभव होता रहा और वे अपने अहंकार को त्याग कर अधोगित से बच कर बाबा के निष्ठावान भक्त बन गए।

तात्यासाहेब नूलकर उप-न्यायाधीश थे। वे अपने अहंकार की वजह से संतों पर विश्वास नहीं करते थे; लेकिन उनके मित्र नानासाहेब चाँदोरकर संतों के प्रति दृढ़ निष्ठा रखते थे। चाँदोरकर जी ने नूलकर जी को श्री साईं बाबा की कीर्ति बता कर उनके दर्शन करने के लिए शिर्डी जाने हेतु परामर्श दिया। नूलकर जी ने अपने अहंकार के साथ शिर्डी जाने के लिए एक अन्य शर्त के साथ-साथ ब्राहमण रसोईया मिलने पर ही शिर्डी जाने के लिए सहमित दी। नूलकर जी जब शिर्डी गए, तो बाबा उन पर बहुत क्रोधित हुए। लेकिन, धीरे-धीरे नूलकर जी की बाबा में सच्ची निष्ठा हो गई और वे बाबा को भगवान् का अवतार मानने लगे। उन्होंने बाबा से प्रभावित होकर जीवनपर्यंत शिर्डी में ही रह कर वहीं सद्गति प्राप्त की।

महादेव वामन सपटणेकर नामक एक अधिवक्ता अहंकारित होकर श्री साईं बाबा पर विश्वास न करके उनका उपहास किया करते थे। वे एक बार अपने अकेले पुत्र की मृत्यु होने पर काफ़ी परेशानी व मानसिक पीड़ा में पहँच गए तथा उन्होंने मानसिक शांति के लिए अनेक तीर्थ स्थलों की यात्राएँ कीं; मगर उनको कहीं भी मानसिक शांति प्राप्त नहीं हुई। तत्पश्चात् वे अपने अहंकार को त्याग कर बाबा के श्री-चरणों में मानसिक शांति के लिए शिर्डी गए, तो बाबा ने सपटणेकर जी की गलतियों को क्षमा करते हुए उन्हें पुत्र रत्न का आशीर्वाद दिया। बाबा के आशीर्वाद से सपटणेकर जी का हृदय न केवल गदगद् हुआ, बल्कि एक वर्ष पश्चात् उनकी पत्नी को पुत्र रत्न प्राप्त होकर ध्येय की प्राप्ति भी हुई तथा वे अपने अहंकार को त्याग कर अधोगति से बचे और उन्हें यह भी अनुभव हुआ कि श्री साईं बाबा के वचन कभी भी असत्य और अपूर्ण नहीं होते।

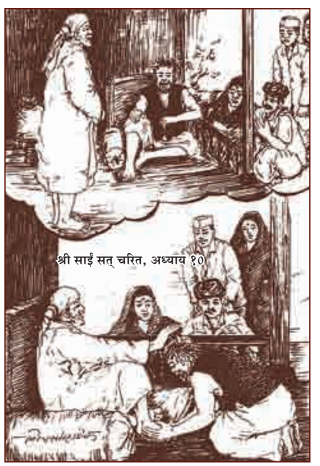
सोमदेव स्वामी हरिद्वार के निकट उत्तर काशी (उत्तराखण्ड) में रहते थे। उनका वर्ष १९११ में काकासाहेब दीक्षित के भाई के घर नागपुर जाना हुआ। स्वामी जी ने वहाँ श्री साईं बाबा की कीर्ति सुन कर शिडीं के लिए प्रस्थान किया, तो उन्हें शिडीं के निकट पहुँचने पर दूर से ही मस्जिद पर दो ध्वज लहराते हुए दिखाई देकर यह शंका हुई कि श्री साईं बाबा संत होते हुए भी इन ध्वजों में इतनी दिलचस्पी क्यों रखते हैं और क्या इससे उनका संतपन प्रकट होता है? वे अपनी इस शंका और अहंकार की वजह से रास्ते से ही वापस लौटना चाहते थे; मगर साथ में चल रहे लोगों के परामर्श से वे बाबा के दर्शन हेतु तैयार हो गए। लेकिन, जब वे मस्जिद में पहुँचे, तो बाबा को देख कर अत्यधिक द्वित हो गए और उनकी आँखों



से अश्रुधाराएँ प्रवाहित होकर गला रूँध गया तथा उस समय उनके मन में आए सभी दूषित विचार और अहंकार भी दूर हो गया। श्री साईं बाबा ने उनके दूषित विचारों को जान कर क्रोध किया; लेकिन उनका क्रोध स्वामी जी के लिए आशीर्वाद सिद्ध हुआ और वे उनके परम भक्त बन गए और अपने जीवन के अध:पतन से बच कर उन्होंने साईं बाबा के श्री-चरणों में ही मुक्ति प्राप्त की।

एक बार योगशास्त्र में पारंगत एक योगाभ्यासी, जो मन एकाग्र न होने के कारण समाधि नहीं लगा सकता था, नानासाहेब चाँदोरकर के साथ श्री साईं बाबा के समक्ष शिडीं गया, ताकि वह उनकी अनुकम्पा से समाधि अवस्था प्राप्त करने की विधि ज्ञात कर सके। वह योगाभ्यासी जैसे ही मस्जिद में पहुँचा, तो उसने बाबा को प्याज के साथ रोटी खाते देख कर अहंकारवश सोचा कि यह कच्चे प्याज के साथ सूखी रोटी खाने वाला व्यक्ति उसकी परेशानी का समाधान कैसे कर सकेगा? श्री साईं बाबा ने उसके विचार जान कर तुरंत नानासाहेब से कहा, ''ओ नाना, जिसमें प्याज हज़म करने की शक्ति है, उसको ही उसे खाना चाहिए, अन्य को नहीं।'' जैसे ही योगी ने बाबा के इन शब्दों को सुना, तो वह उनके श्री-चरणों में आत्म-समर्पित हो गया और फिर अपना अहंकार त्याग कर शुद्ध एवं निष्कपट भाव से उनके समक्ष अपनी कठिनाई बता कर उसका हल प्राप्त किया। तत्पश्चात् उसने संतुष्ट व सुखी होकर श्री साईं बाबा के श्री-चरणों से प्रस्थान किया।

श्री साईं बाबा का नानावली नाम का एक भक्त था, जो उनके सभी कार्यों की देखभाल करता था। वह बड़ा ही विचित्र और अहंकारी प्रवृत्ति का था। एक बार



जब बाबा गद्दी पर विराजमान थे, तो उसने उनकी गद्दी पर बैठने की नीयत से उनको गद्दी से उठने के लिए कहा। बाबा ने गद्दी तुरंत छोड़ दी और नानावली उनकी गद्दी पर विराजमान हो गया। उसने कुछ समय गद्दी पर बैठने के बाद बाबा को अपना स्थान ग्रहण करने के लिए कहा, तो बाबा पुन: आसन पर आकर बैठ गए। लेकिन, बाबा इस प्रकार अनायास ही आज्ञा देने और वहाँ से उठाए जाने के कारण किंचित मात्र भी अप्रसन्न दिखाई नहीं दिए। श्री साईं बाबा की इस विनम्रता को देख कर नानावली ने अहंकार रहित होकर उनके श्री-चरणों पर गिर कर वंदना की।

जौहर अली नामक एक फ़क़ीर बहुत विद्वान थे। उन्होंने अहंकारवश होकर बाबा को जब अपना शिष्य बताया, तो बाबा ने कोई आपत्ति न करते हुए उनका शिष्य होना स्वीकार किया। बाबा ने उनके दोषों से पूरी तरह परिचित होने पर भी उनका कभी निरादर नहीं किया और वे एक शिष्य के रूप में पूरी लगन से अपना कर्तव्य निभाते हुए मिथ्या गुरू की पूरी सेवा करते रहे। जब श्री जौहर अली को स्वयं गुरू व बाबा को अपना शिष्य समझने की गलती का एहसास हुआ, तो उन्हें इसका पश्चाताप हुआ। तत्पश्चात् उन्होंने अपने अहंकार को त्यागते हुए बाबा की चरण-वंदना की।

श्री साईं बाबा को प्रकाश से बड़ा प्रेम था। वे प्रतिदिन शाम को दीपमालाओं से मस्जिद सजाते थे तथा दुकानदारों से भिक्षा में तेल माँग कर पूरी रात्रि दीपक जलाया करते थे। एक बार दुकानदारों ने अहंकारवश संगठित होकर निश्चय किया कि आज कोई भी उन्हें तेल की भिक्षा नहीं देगा। जब बाबा रोज़ की भाँति दुकानदारों के पास तेल माँगने के लिए पहुँचे, तो प्रत्येक दुकानदार



ने अपने अहंकार में उनको तेल देने से मना कर दिया। बाबा बिना तेल लिए ही मस्जिद में आ गए। उन्होंने सूखी बित्तयाँ दीपों में डाल दीं तथा टमरेल (टीन का बर्तन), जिसमें नाम मात्र का तेल था, में पानी मिला कर पी गए और तेल मिश्रित पानी को पुनः टीनपाट में उगल दिया तथा उस पानी को दीपों में डाल कर दीप प्रज्वित कर दिए। दुकानदार अपने अहंकार में बड़ी उत्सुकता के साथ बाबा की ओर दृष्टि टिकाए हुए थे तथा सोच रहे थे कि देखते हैं – आज मस्जिद में किस प्रकार दीपक प्रज्वित होंगे? लेकिन, जब उन्होंने मस्जिद में दीपों को पूरी रात्रि पूर्ववत जलते देखा, तो उन्हें अपने कृत्य पर अत्यधिक दुःख हुआ और उन्होंने अपने अहंकार को त्यागते हुए बाबा से क्षमा-याचना भी की। बाबा ने सभी दुकानदारों को क्षमा करते हुए भविष्य में सत्य व्यवहार करने के लिए सतर्क किया।

श्री साईं बाबा अपने जीवन काल में ही नहीं, बिल्क आज भी यदि मनुष्य के मन में उनके प्रति ऐसे कोई विचार आते हैं, तो वे उसके अज्ञान और अहंकार को समाप्त करके अपने श्री-चरणों में सदा के लिए नत-मस्तक कर देते हैं। इस संबंध में, अपना स्वयं (सुरेश चन्द्र) का उल्लेख भी करना चाहूँगा कि श्री साईं बाबा ने अपने श्री-चरणों में किस प्रकार नत-मस्तक करवा कर मेरे ऊपर अनुकम्पा की तथा अधोगित से बचाया।

मुझे मेरी पत्नी ने लोदी रोड़, नई दिल्ली स्थित श्री साईं बाबा के मंदिर में दर्शन करने के लिए कई बार अनुरोध किया। लेकिन, चूँकि मेरा मूर्ति-पूजा में कोई विश्वास नहीं था, इसलिए उसको श्री साईं बाबा मंदिर में जाने के लिए हर बार मना कर देता था। लेकिन, उसके बार-बार अनुरोध करने पर जनवरी, २००६ में एक दिन बृहस्पतिवार को उसके साथ लोदी रोड़ स्थित साईं मंदिर गया। उस समय मेरी पत्नी ने पुष्पों की माला के साथ बाबा के दर्शन किए। चूँकि, उन दिनों मैं नास्तिक था, इसलिए मैं बाबा के दर्शन करने के लिए उनकी प्रतिमा के पास तक नहीं गया और मंदिर के मुख्य दरवाज़े के दाई ओर स्थित चबूतरे पर बैठ गया। मैं वहाँ लगभग आधा घंटा रहा और इस बीच मेरे मन में यही विचार आया कि ये सब कुछ व्यर्थ की चीजें हैं तथा कहीं भी भगवान नहीं है।



इसके कुछ दिनों के पश्चात् नवयुग स्कूल, लोदी कालोनी, नई दिल्ली के पास रात्रि में साईं सन्ध्या हो रही थी। मैं और मेरी पत्नी टहलने के लिए निकले हुए थे। मेरी पत्नी ने मुझसे कहा कि बाबा का जागरण हो रहा है, वहाँ बैठ कर बाबा के भजन सुनते हैं। मेरे मन में पुन: वही पूर्व विचार आया कि यह सब कुछ बेकार है और कहीं कोई भगवान् नहीं है। लेकिन, उसके आग्रह पर मैं श्री साईं बाबा के जागरण में बैठा और वहाँ हम लगभग दो-ढ़ाई घंटे तक रहे। मैंने वहाँ बाबा के भजनों का बड़े ध्यान से श्रवण किया तथा कुछ समय ध्यान भी लगाया! मुझे वहाँ पहली बार अनुभूति हुई कि वास्तव में अन्य कहीं कोई भगवान् है या नहीं, लेकिन श्री साईं बाबा ज़रूर है।

श्री साईं बाबा के जागरण के ३ दिनों के बाद २६ जनवरी, २००६ को अवकाश था और बृहस्पितवार था। उससे एक दिन पहले अचानक ही मेरे हृदय में लोदी रोड़, नई दिल्ली स्थित श्री साईं बाबा मंदिर के दर्शन करने की इच्छा प्रथम बार जागृत हुई तथा मैंने अपनी पत्नी से स्वयं कहा कि कल बृहस्पितवार का दिन है और अवकाश भी है, बाबा के दर्शन करने के लिए लोदी रोड़ मंदिर जायेंगे। मैं उस दिन अपनी पत्नी और पिरवार के साथ श्रद्धापूर्वक सच्ची निष्ठा से बाबा के मंदिर में दर्शन हेतु गया। उस दिन मैंने जैसे ही श्री साईं बाबा की प्रतिमा को अपने जीवन में प्रथम बार देखा, तो मेरे नेत्रों से प्रसन्नता के आँसू स्वत: प्रवाहित होने लगे और बाबा ने मुझे अपने श्री-चरणों के



सिन्निकट बहुत तीव्र गित उत्साहित रोमांच (कंपन) देकर झकझोर कर दिया। मुझे उस समय जो आनंद आया, उसका मैं बयान भी नहीं कर सकता। मैं उन क्षणों को आज तक नहीं भूल पाया हूँ। आज भी श्री साई बाबा के पिवत्र तीर्थ धाम शिर्डी में ही नहीं, बिल्क अन्य कहीं भी ऐसे पावन स्थल, जहाँ उनकी प्रतिमाएँ विराजमान हैं, वे मुझे इसी तरह रोमांच देकर भाव-विभोर कर देते हैं।

२६ जनवरी, २००६ से ही मैंने और मेरी पत्नी ने घर में श्री साईं बाबा की नियमित रूप से पूजा-अर्चना प्रारम्भ की तथा मैंने श्री साईं सत् चरित के एक अध्याय का पठन भी प्रतिदिन अपनी दिनचर्या में शामिल किया। बाबा ने अपनी भिक्त में उत्तरोत्तर वृद्धि कराते हुए मुझे अपने श्री-चरणों में स्थान दिया है तथा यह मेरे ऊपर उनकी अपार अनुकम्पा हुई है कि आज जब ख़ाली होता हूँ या निद्रा से उठता हूँ, शरीर में साईं नाम जप स्वतः चलता रहता है। मुझे यह कहने में कोई हिचक नहीं है कि श्री साईं बाबा के श्री-चरणों में आने के पश्चात् मुझे पुनर्जन्म प्राप्त होकर मेरे जीवन में एक नया बदलाव आया है तथा आज यदि मैं पूरी तरह सुख, शांति एवं आनंद में हूँ, तो वह उन्हीं की अनुकम्पा और आशीर्वाद से हूँ। मेरा पूरा परिवार श्री साईं बाबा का ऋणी है।

मेरा अपना अनुभव है कि भक्तिहीन व ईश्वर में विश्वास न करने वाले अहंकारित व्यक्तियों को सद्गुरू श्री साईं नाथ महाराज के श्री-चरणों में पहुँचने पर ईश्वर के प्रति सच्ची भक्ति प्राप्त होती है और यह मालूम होता है कि मानव जीवन क्या है तथा इस जीवन को कैसे सफल एवं सार्थक बना कर अधोगति से बचा जाए। मनुष्य को मायायुक्त संसार को पार करने के लिए अपने अहंकार को त्याग कर सद्गुरू श्री साईं नाथ महाराज को सच्ची निष्ठा से अपने हृदय में धारण करना चाहिए। जैसी जिसकी भक्ति होती है, वैसा ही निरंतर अनुभव भी प्राप्त होता है। इस तथ्य को ध्यान में रखते हुए उसे अपने चित्त में ज़रा सा भी संदेह या अहंकार नहीं रखना चाहिए और भिक्त भाव को दृढ़ता के साथ चित्त में धारण करके सच्चे हृदय से सद्गुरू श्री साईं नाथ महाराज का नियमित रूप से पूजन व उनके नाम का सुमिरन करके उनके अनुभव को प्राप्त करना चाहिए।

मैं अपने स्वयं के अनुभव के आधार पर पूर्ण विश्वास एवं दृढ़ता के साथ यह कह सकता हूँ कि कोई भी श्रद्धालु सच्ची निष्ठा से श्री साईं नाथ महाराज के नाम का सुमिरन, उनकी कीर्ति का गुणगान तथा कथाओं का पठन एवं श्रवण करके सृष्टि के वास्तविक दर्शन कर अधोगित से बच सकता है।

श्री साईं बाबा पूर्ण ब्रह्म के सगुण स्वरूप बन कर किलयुग में अवतिरत हुए। उनके दर्शन मात्र से सभी जघन्य पाप समाप्त हो जाते हैं और जो भक्त उनका प्रतिदिन श्रद्धा के साथ नाम-स्मरण करते हैं, उनके सांसारिक दु:खों का अंत होकर किलयुग के दोष उनको नहीं छलते। वे मानव के अहंकार एवं अज्ञान को नष्ट करके ज्ञान की ज्योति देते हैं और संसार की मोह-माया व अहंकार में फँसे लोगों को मुक्ति प्रदान करके अधोगित से बचाते हैं। उनकी अनुकम्पा से सभी के संकट दूर हो जाते हैं। वे न केवल अपने भक्तों को आश्रय देते हैं, बिल्क सभी प्राणियों को सुख एवं शांति प्रदान करते हैं।

श्री साईं बाबा जैसा इस विश्व में अन्य कोई आश्रय नहीं है। उनकी उपमा किसी से भी की जाए, तो वे सभी से सशक्त हैं। उन्होंने अलग-अलग धर्मों में कोई भेदभाव नहीं रखा तथा मानव देह में अवतित होकर सभी धर्मों के लोगों को एक समान प्रेम देकर उनके जीवन में ख़ुशहाली देते हुए उन्हें अधोगित से बचाया। वैसे तो प्रत्येक दिन उनके दर्शन के लिए भक्तों की भारी भीड़ शिडीं में रहती हैं, लेकिन गुरुवार के दिन का अत्यधिक महत्त्व है। भक्तगण प्रत्येक सप्ताह गुरुवार के दिन संसार के भय निवारण के लिए उनके श्री-चरणों में शिडीं पहुँच कर दर्शन करते हैं। श्री साईं बाबा मनुष्य को भवसागर से पार उतारने वाले सच्चे सद्गुरू हैं।

#### श्री नारायणा वासुदेवाय सच्चिदानंद समर्थ सद्गुरू श्री साईनाथाय नम:।।

#### सुरेश चन्द्र

जे - ३४ (भू-तल),

साऊथ एक्सटेंशन - १, नई दिल्ली - ११० ०४९. ई-मेल : sureshchandra1962@gmail.com

संचार ध्वनि : (०)९८१८६३९००२

### साईं वचनामृत



(८७) श्री साईं समर्थ धन्य हैं, जिनका नाम बड़ा सुंदर है! वे भक्तों को अप्राप्य वस्तु की प्राप्ति कराते हैं। (अ. ४०, श्री साईं सत् चिरत)

'साईं' शब्द को उल्टा करके पढ़ो। 'ईसा' होगा। ईसा यानि की ईसा मसीह। किसी भी दृष्टिकोण से देखोगे, तो आपको बाबा राम, कृष्ण, महादेव आदि कई देवताओं के रूप में नज़र आयेंगे।

''विश्वास ही साईं हैं, साईं ही विश्वास। वे ही द्वारिका, वे ही गोकुल, काबा और कैलास।।''

साईं बाबा चिंतामणि तुल्य थे। भक्तों का दुःख-दर्द वे देख नहीं पाते थे। भक्तों ने जो माँगा वह बाबा ने दिया, जिस तरह एक पुत्र पिता के पास माँगता है और पिता पुत्र की ज़रूरत पूर्ण करता है। साईं दरबार से आज तक कोई भी खाली हाथ नहीं लौटा।

(८८) साईं उवाच - "मैं अपना वचन पूर्ण करने के लिए अपना सर्वस्व निछावर कर दूँगा। मेरे शब्द कभी असत्य न निकलेंगे। (अ. ४०, श्री साईं सत् चरित)

साईं ने अपने भक्तों को ग्यारह वचन दिए। उनमें से एक वचन जो बाबा ने दिया है वह अपने भक्तों के लिए अभय वरदान स्वरूप है। बाबा कहते हैं –

> "भार तुम्हारा मुझ पर होगा। वचन ना मेरा मिथ्या होगा।।"

बाबा ने अपने सभी भक्तों का बोझ अपने ऊपर ले लिया है। बाबा अवतारी रूप में थे, तब भी और आज भी उन्होंने अपना वचन निभाया है। आगे वे कहते हैं –

> ''मुझे सदा जीवित ही जानो। अनुभव करो सत्य पहचानो।।''

बाबा के दरबार पर दस्तक देने वाला सदैव अपनी झोली भर कर जाता है। कुछ भी न कहो; बिन कहे, साईं सबकुछ जान लेते हैं।

> ''मेरी शरण आ, खाली जाए। हो तो कोई मुझे बताए।।''

ऐसे दयावंत भगवंत साईं को कोटि कोटि नमन।

(८९) जब भक्त अनन्य भाव से सद्गुरु की शरण में आता है, तभी उसे अनुभव होने लगता है कि उसके सब धार्मिक कृत्य उत्तम प्रकार से चलते हैं और निर्विघ्न समाप्त होते हैं। (अ. ४०, श्री साईं सत् चिरत)

साईं की शरण में आते ही आपको अनुभव होगा कि

''शिर्डी एक शरीर है, तो उसकी जान है साईं। सब बंदों के होठों की मुस्कान है साईं।।'' जब एक बार साईं-विश्वास प्रबल हो जाए, तब फिर किसी भी बात का डर नहीं रहता। अगर आप साईं को देखते रहेंगे, साईं भी निरंतर आपको देखते रहेंगे। अपने भक्त की पुकार सुन कर साईं इच्छापूर्ति के लिए दौड़े आते हैं। साईं अपने भक्त का मान सदैव रखते हैं।

> "प्रबल प्रेम के पाले पड़ कर, प्रभु का नियम बदलते देखा। अपना मान टले टल जाए, भक्त का मान न टलते देखा।।"

ए मालिक! तू ही राहबर है। तू ही हमसफ़र है। तू ही रहगुज़र है।

(९०) गुरुकृपा की केवल एक किरण ही भवसागर के भय से सदा के लिए मुक्त कर देती है तथा मोक्ष का पथ सुगम करके दु:ख को सुख में परिवर्तित कर देती है। (अ. ४२, श्री साई सत् चरित)

श्री साईं सत् चिरत के पन्ने-पन्ने पर आपको गुरु-महिमा नज़र आएगी। बाबा की ओर देखो। वे पैर मोड़ कर बैठे हैं और दाहिना पैर बाएँ घुटने पर रखा गया है। बाएँ हाथ की अँगुलियाँ दाहिने चरण पर फैली हुई हैं। इस आकृति से बाबा समझा रहे हैं कि यदि तुम मेरे आध्यात्मिक दर्शन की आशा रखते हो तो निरिभमान होकर उक्त दो अँगुलियों के बीच मेरे चरण के अँगूठे का ध्यान करो। बाबा की दया भरी आँखें दया बरसाती रहती हैं। यदि मोक्ष की कामना रखते हो तो साईं-चरणों में बैठ कर निहारा करो। साईं-महिमा, साईं-ज्ञान की एक किरण भवसागर से पार कर साईं-धाम में बिठा देगी, जहाँ से कोई वापस धरती पर दोबारा नहीं आता। साईं ही मोक्षदाता हैं।

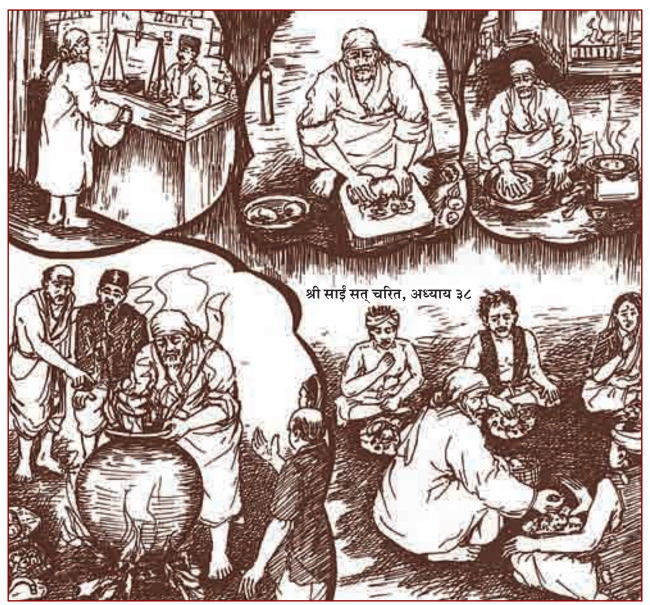
(९१) साई उवाच - ''कुत्ते की भूख शांत करना मुझे तृप्त करने के बराबर ही है। कुत्ते की भी तो आत्मा है। जो भूखों को भोजन कराता है, वह यथार्थ में मुझे ही भोजन कराता है।'' (अ. ४२, श्री साई सत् चरित)

ग़रीबों को भोजन कराना बाबा का अति प्रिय कार्य था। कैसे और किस तरह वे भोजन कराते थे, वह हम देख चुके हैं। बाबा दूसरे का दुःख-दर्द ख़ुद पर लेते थे। एक बार दादासाहेब खापर्डे की पत्नी अपने छोटे पुत्र को लेकर शिडीं गई थीं। कई दिन वे शिडीं में रहे। यकायक श्रीमती खापर्डे का पुत्र तीव्र ज्वर से पीड़ित हुआ। उसे प्लेग की गिल्टी (गाँठ) भी निकल आई। श्रीमती खापर्डे भयभीत हो गईं और अमरावती लौट जाने का विचार करने लगीं। सन्ध्या-समय जब बाबा वायुसेवन के लिए वाड़े (अब जो 'समाधि मंदिर' कहा जाता है) के पास से जा

रहे थे, तब उन्होंने उनसे लौटने की अनुमित माँगी तथा कंपित स्वर में कहने लगीं कि मेरा प्रिय पुत्र प्लेग से ग्रस्त हो गया है, अत: अब उसे लेकर मैं घर लौटना चाहती हूँ। प्रेमपूर्वक उनका समाधान करते हुए बाबा ने कहा, "आकाश में बहुत बादल छाए हुए हैं; उनके हटते ही आकाश पूर्ववत् स्वच्छ हो जाएगा।" ऐसा कहते हुए उन्होंने कमर तक अपनी कफ़नी ऊपर उठाई और वहाँ उपस्थित सभी लोगों को अंडों के बराबर चार गिल्टियाँ दिखा कर कहा, "देखो, मुझे अपने भक्तों के लिए कितना कष्ट उठाना पड़ता है! उनके कष्ट मेरे हैं।" यह विचित्र और असाधारण लीला देख कर लोगों को विश्वास हो गया कि संतों को अपने भक्तों के लिए किस प्रकार कष्ट सहन करने पड़ते हैं। याद रहे कि साईं ने शिक्षा दी है कि संसार के सभी जीवों में साईं समाया है। आकृतियाँ भिन्न होगीं, मात्र उनमें वास करने वाला जीव तो एक ही है ना! बाबा कहते हैं







कि जब कोई भूखा रहता है तब मैं भी भूखा रहता हूँ। भूखों को भोजन कराना बाबा को ही भोजन कराने के समान है।

(९२) ऐसा कहते हैं कि भगवान् में छ: प्रकार के विशेष गुण होते हैं - यथा (१) कीर्ति (२) श्री (३) वैराग्य (४) ज्ञान (५) ऐश्वर्य और (६) उदारता। (अ. १०, श्री साई सत् चिरत)

बाबा ने भक्तों की इच्छापूर्ति के लिए निराकार होते हुए भी सगुण – साकार अवतार धारण किया। अष्ट सिद्धियाँ उनके पास थीं। मगर, उनका प्रयोग उन्होंने अपने लिए नहीं किया। ईश्वर होते हुए भी उन्होंने सामान्य मनुष्य जैसा ही व्यवहार किया। बाबा अपने बंदों के लिए सदैव सावधान रहते थे। अपने गुण-समूह का प्रयोग उन्होंने भक्तों के कल्याणार्थ ही किया। साईं सदैव संत-सज्जनों में बसते हैं। आज हम संत-सज्जनों के रूप में साईं नाम पुकार के उनके दिव्य दर्शन का लाभ उठा सकते हैं। धर्म-नियम का अनुसरण करके ही हम साईं समीप पहुँच सकते हैं। भक्ति के बिना धर्म और धर्म के बिना भक्ति अपूर्ण है। जहाँ धर्म है वहाँ भक्ति है। धर्म एवं भक्ति दो ऐसे स्तम्भ हैं जिनके आधार पर जीवन मंदिर सा बन जाता है। साईं को इस मन मंदिर में बसा लो।

#### विनय घासवाला

१०/३०२, लाभ रेसिडन्सी, अटलदरा, वडोदरा - ३९० ०१२, गुजरात. संचार ध्वनि : (०)९९९८९९०५६४



#### **Shirdi News**

\* Public Relations Office \*
Shri Saibaba Sansthan Trust, Shirdi

 Translated from Marathi into English by Vishwarath Nayar

E-mail: vishwarathnayar@gmail.com



Philanthropic Sai devotee of Solapur in Maharashtra State, Smt. Mandakini Guruling Gawsane, donated Rs. 20 lakhs by cheque and Gold Jewellery of different kinds weighing 205.050 grams. costing Rs. 13,24,158/- amounting to a total of Rs. 33,24,158/-. Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer, on behalf of the Sansthan felicitated her with an idol of Shri Sai Baba and a shawl. Shri Kailas Kharade, the then Incharge Accounts Officer of the Sansthan, Shri Tushar Shelke, Incharge Public Relations Officer and Shri Rohidas Mali, Security Officer, were present on the occasion

# Dr. Ujwala Shirsat of the Sansthan-run Shri Sainath Hospital participated in the National Pediatric Conference

Dr. Ujwala Shirsat, Pediatrician in the Pediatric Dept. of the Shri Sai Baba Sansthan-run Shri Sainath Hospital in Shirdi was invited as honorary speaker at Pediacon 2024 conference organised at the national level in Kochi from January 24 to January 28, 2024. Members of the Indian Pediatrician Associations from all over the country registered their presence in this conference. Dr. Shirsat presented information on Pediatric ailments as speaker in front of Pediatricians from all over the country. Only 50 speakers were selected from all over



the country for this conference. Pediatrician Dr. Ujwala Shirsat participated in this. What measures should be taken when children feel breathlessness for a long time, what precautions to be taken by newly wedded couples to avoid their child to get hereditary diseases, if the marriage is within relatives then there is high chance of this disease being carried forward to the next generation, were discussed in this conference. If the mortality rate of the small children, due to hereditary diseases, has to be reduced then as far as possible marriage to close blood relatives should be avoided. What measures should be taken so that hereditary diseases do not occur to the coming generations in future, how to create strong children in society, as also, fixed marriages after proper medical checkup, were the subjects presented by her. For this she was honoured with a certificate at the said conference. Dr.

Ujwala Shirsat had earlier also registered her participation as honorary speaker at many national conferences.

Dr. Ujwala Shirsat, Pediatrics Dept. in Sainath Hospital, being invited at the national level as honorary speaker has added greater reputation to the Shri Saibaba Sansthan Trust, Shirdi-run Shri Sainath Hospital. For this she is being admired.



Initially, Sai Baba would practice ayurvedic medicines in the village. He would examine patients and give the medicines. He had a healing touch and became a famous hakim (knower of herbal remedies).



Shri Banwarilal Purohit, Governor, Punjab State and Administrator, U.T. Chandigarh, availed the *darshan* of Shri Sai Baba's *Samadhi...* Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, Shri Tukaram Hulawle, Deputy Chief Executive Officer, Shri Ramesh Choudhary, Temple Chief, Shri Tushar Shelke, Incharge Public Relations Officer and Shri Rohidas Mali, Security Officer, were present on the occasion. After this, Shri Banwarilal Purohit, Governor, Punjab State and Administrator, U.T. Chandigarh was felicitated on behalf of the Sansthan by Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of the Sansthan.



Industrialist, Smt. Neeta Ambani, availed the *darshan* of Shri Sai Baba's *Samadhi...* Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, Shri Ramesh Choudhary, Temple Chief, Shri Tushar Shelke, Incharge Public Relations Officer and Shri Rohidas Mali, Security Officer, were present on the occasion. After this, Industrialist, Smt. Neeta Ambani was felicitated on behalf of the Sansthan by Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of the Sansthan and Sou. Vandana Gadilkar... Shri Ramesh Choudhary, Temple Chief, Shri Tushar Shelke, Incharge Public Relations Officer and Shri Rohidas Mali, Security Officer, were present on the occasion.



Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, stated that Shri Akash Gupta, Director of Smt. Tara Devi Foundation, Sarkar Group, donated beds along with two ultra modern Dialysis equipment costing Rs. 23.50 lakhs for Shri Sai Baba Sansthan's Shri Sainath Hospital. After installing both the equipment in Shri Sainath Hospital, ritual worship was performed by Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of the Sansthan and Shri Akash Gupta, donor

Sai devotee. Shri Tukaram Hulawale, Deputy Chief Executive Officer, Dr. Pritam Vadgave, Deputy Medical Director of Shri Sainath Hospital, Shri Tushar Shelke, Incharge Public Relations Officer, Smt. Najama Sayyad, Asst. Matron of Shri Sainath Hospital, Shri Rajesh Vakade, Engineer of Biomedical Dept., Shri Tushar Kute, Smt. Pranali Kamble and Shri Sunil Nikam, Storekeeper, were present on the occasion.



Baba! nothing else pleases me than Your darshan. I feel that I should keep Your form in front of my eyes all the time, and meditate on it. You are the incarnation of pure knowledge. To achieve the goal of happiness, there is no other path to us than to be at Your feet. Oh, how pleasing Your familiar posture when you are on Your seat! Many devotees come to take Your darshan, bow down their heads at Your feet, gathering in their own happiness, lovingly. And, how does Your foot appear! Your toe appears like a moon, seen between two branches of a tree, as You hold it between Your fingers. It fulfils the keeness of darshan. At the end of the fortnight of the dark part of the lunar month, after the last night of amavasya passes off, all peole are naturally eager to have a look at the moon. As soon as the bright half of the lunar month starts, there is a hope to sight the moon and everyone eagerly looks at the sky in the westerly direction. That keen desire of Your devotees is fulfilled by You at that time when You sit with Your right leg crossed onto Your left thigh. The index and the midle fingers of the left hand (forming a V-shape), hold the right foot and the nail of the big toe is close to the thumb. This shines like the moon on the second day. People have a great desire to look at the moon. But, if the crescent of the moon is not seen in the sky, then those who have the knowledge tell to look through Your fingers. And say: "Now look, look through this space. You will be able to see the moon in front of you. Although the crescent of the moon is small, you can see it right at the spot." Great is the glory of that big toe!"





Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, informed that two ultra modern X-Ray equipment costing Rs. 1.15 crores have been received as donation from Mylan Laboratories for Shri Sai Baba Sansthan's Shri Sai Baba Hospital and Shri Sainath Hospital. After the said equipment were installed in Shri Sai Baba Hospital and Shri Sainath Hospital X-Ray Departments, the ritual worship

was performed and inaugurated by Shri Rajeev Malik, Chairman of the Mylan Company and his wife Sou. Seema Malik. After this, donor Sai devotees Shri Rajeev Malik and his wife Sou. Seema Malik were felicitated on behalf of the Sansthan by Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of the Sansthan. Shri Jitendra Khaire, Manager of the Mylan Company, Dr. Pritam Vadgave, Medical Director of Shri Sai Baba Hospital, Dr. Maithili Pitambare, Medical Superintendent, Shri Tushar Shelke, Incharge Public Relations Officer, Smt. Manda Thorat, Metron, Smt. Najama Sayyad, Shri Rajesh Vakade, Engineer of Biomedical Dept., Shri Tushar Kute, Smt. Shraddha Kote and Shri Sunil Nikam, Store Keeper, were present on the occasion. Prior to this too Mylan Laboratories Company had donated various machinery and ambulance worth above Rs. one crore to the Sansthan's Hospitals.





Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, inaugurated the *Ladoo Prasad* Sale Counter in the Sansthan's new *Darshan* Line for the convenience of Sai devotees on Thursday, May 30, 2024. Shri Tukaram Hulawale, Deputy Chief Executive

Officer of the Sansthan, Shri Dinkar Desai, Incharge Deputy Executive Engineer, Shri Sharad Dokhe, Incharge Superintendent, Shri Pravin Mirajkar, Shri Anil Bhanage, Agriculture Officer and the Sansthan employees of the Sansthan, were present on the occasion.



The one who is always engaged in doing good to all people, who is permanently established in *Brahman*, remember Him always with devotion in your heart. By merely remembering Him, the riddle of life and death is resolved. This is the best *Sadhana* for which one does not have to spend a single pie. With little efforts we can get substantial gains. The gain is easily attained by all. Till all the faculties are in tact, every moment should be thus utilised. All other Deities are an illusion. Guru is the only God. When you place your faith at His feet, He can change your destiny. Where there is pure service to the Guru, the worldly bondage is completely destroyed. There is no need to learn logic and such sciences which are akin to it, and take pains over anything. The ocean of three-fold difficulties will be crossed by the faithful devotees when the True Guru becomes the navigator of the ship. When one wishes to cross the ocean, one must have faith in the navigator; similarly, to cross the *samsaric* ocean one must have faith in the Guru. When He sees the faith and devotion of the devotee, He gives the wealth of happiness due to *moksha* in the palm of the hands, most easily. By having His *darshan*, the ties of the heart to all evil tendencies are broken off, detachment towards all the passions takes place; and the effects of the previous births disappear. Let us sing His praises...

## Free Eye Check-up and Spectacles Distribution Camp Held...







Shambhuraje Pratishthan, Shirdi city and Girish Optics, Mumbai, jointly held a free eye check-up and spectacles distribution camp on Sunday, May 12, 2024 at the Shri Sai Baba Sansthan, Shirdi's Shri Sainath Hospital from 10 a.m. to 5 p.m. Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of the Sansthan, inaugurated the camp. Shri Tukaram Hulawale, Deputy Chief Executive Officer of the Sansthan, Dr. Pritam Vadgave, Medical Director, Dr. Maithili Pitambare, Medical Superintendent, Shri Prakash Gangavani of Girish Optics, Dr. Ajit Patil

and Dr. Anagha Wikhen Ophthalmologists of Shri Sainathallospital in Smthandan Thorat and Smt. Najama Sayyad, Matrons, Shri Ravindra Navale, Incharge Labour Officer of the Sansthan, Cast also Itali hurses and employees of the Incharge Labour Officer of the Sansthan, Cast also Itali hurses and employees of the Incharge Labour Officer of the Sansthan, Cast also Itali hurses and employees of the Incharge Labour Officer of the Sansthan, this cocasion, That were present on this cocasion, That Speaking on this cocasion, That Speaking on this cocasion, That Speaking on this cocasion, That Such Camps would be organized regularly infuture too by the Sansthan, appealed to the doctors and

employees of the Sansthan stooth hospitals to try to propride the best patients force to the maximum patients. He gave best wishes to all the nurses on the occasion of Nurses may not sufficient सर्व पदाधिकारी उपस्थित होते.

या प्रसंगी बोलताना संस्थानचे मुख्य कार्यकारी कर्मचारी यांनी करावा, असे आवाहन केले. परिचारिका Know that He is the Sadguru who does not, even in His dream, expect any service or profit from His disciple. On the contrary, He wishes to serve the disciple. Only such a Sadguru is beneficial Who does not consider that a disciple is insignificant and the Guru is the best among all. He should be egoless. He believes that the disciple is Purna Brahma and treats him as His own son. He does not expect anything from him for His maintenance. Such a Sadguru is the best in the world. He, Who is the abode of supreme peace, has no pride of learning, does not distinguish between the young and the old and the rich and the poor, is the embodiment of the Sadguru. Such are, generally, the characteristics of a Sadguru...



Thursday, May 16, 2024: Shri Chandrababu Naidu, President of Telugu Desam Party, along with his wife availed the *darshan* of Shri Sai Baba's *Samadhi*. Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, was present on this occasion. After that, they were felicitated on behalf of the Sansthan by Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of the Sansthan. Shri Chandrabau Naidu expressed in the Sansthan's remarks register, "I am very happy to have blessings from God Saibabaji, very great experience, and I am totally charged to serve the people in a better manner, always seeking His blessings".

### World Environment Day Celebrated...



Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, planted trees on the Sansthan-owned land in the Sainagar-Shirdi region bearing survey no. 125/6, 125/7 and 125/8, on June 5, 2024, World Environment Day at 10 a.m. In that, various types of flower-blossoming and shade-giving trees - Gulmohar, Nilmohar, Pelto Farm, Kanchan (sona),

Bahua (Banyan), Bakul and Neem, were planted. Shri Tukaram Hulawale, Deputy Chief Executive Officer of the Sansthan, Smt. Pradnya Mahandule, Administrative Officer, Shri Vishwanath Bajaj, Incharge Administrative Officer, Shri Anil Bhanage, Agriculture Officer, as also all Head of departments and employees, were present on this occasion.



Whenever Baba would go to Rahata, He would bring saplings of Marigold and Jasmine. He planted them in barren land regularly watered them. Waman Tatya, a devotee, regularly supplied two unbaked earthen pots to Baba to water the plants with His own hands. Baba would carry the water on His shoulders from the tank near the well; and, at sunset would keep the pots at the base of the Neem tree. No sooner were they kept on the ground they would break on the spot; and early next morning, Tatya would bring new ones for Him. An oven-baked pot is more durable. But, Baba required only the unbaked and new. So, without undergoing the trouble of baking, the potter would sell the pots. For three years this continued and the wilderness was transformed into a garden. This is the place on which stands the wada (Butti's wada, which is the Samadhi Mandir) to-day which provides the devotees, a place for close association with Him.





Shri Goraksha Gadilkar, Chief Executive Officer of Shri Sai Baba Sansthan, informed that Shri Ravi Narayan Kargal, Sai devotee hailing from Chavanwadi, Shirur taluka, Pune district, Maharashtra state, donated 3 tonnes Keshar mangoes to Shri Sai Baba Sansthan. The juice of these mangoes was served in the *prasad*-meals of Sai devotees on Thursday, June 6, 2024, in the Sansthan's Sai Prasadalaya.



Sai Baba spent the money to buy baskets of mangoes and got lots of bananas and He distributed them to the devotees to His heart's content. He would take a mango, one by one, would hold between His palms, pummel it till it became soft and then gave it in the hands of the devotees. Once the lips touched the mango, the juice would flow directly to the stomach, as from a bowl, and then the skin and the stone could be discarded.

