

#### अनुकमणिका

| स्फुट । | विषय                             | •••       | ••• | C.      |
|---------|----------------------------------|-----------|-----|---------|
| **      | भागवत वाचावयास अधिक              | री लागते  | ř   | C+1-34  |
| >>      | आतां तरी याल का ?                |           |     | ··· 44  |
|         | ( कविता ) रा. वासुदेव लक्ष्मण गव |           | ••• | (5)     |
| "       | श्रोशिडीं संस्थानचा शके १८       | ४९ चा     |     | ca)     |
|         | जमाखर्चाचा आढावा                 |           |     | 292-200 |
| "       | श्रीसांईसच्चरित                  | •••       | ••• | 10      |
|         | विंद रघुनाथ दामोळकर ( चरिः       | न)        |     | 2-8     |
| "       | परमार्थत्रपा                     |           |     | 84-22   |
|         |                                  | 3 . L . C |     |         |

### श्री साईभक्तांस विज्ञप्ति.

कोणाला श्री साईमहाराजांबदलचे त्यांचे स्वतःचे अनुभव श्री साई लीलेंत प्रसिद्ध व्हावे म्हणून पाठविण्याचे असतील त्यांनी ते आभनेकों पाठविल्यास ते प्रनिद्ध होण्याबद्दल आदरपूर्वक योग्य तो तिचार होईल रा आ तर्षड

### वार्षिक वर्गणी.

वार्षिक वर्गणी टपाल खर्चासह मनिऑार्डरनें अगाऊ रु. १। १७ पी. नें रु. २॥, फुटकल अंक |= मागील अंक:स शिल्लक असल्यास

महाराष्ट्राचे आधुनिक महिपति श्री संतकवि दासगणू यांचे अगदीं पहिले दोन ग्रंथ श्रीभक्तकीछामृत व श्रीसंत-कथामृत हे आतां दुर्मिळ झाळेले आहेत व त्यांना आतां जनतेकडून फार मागणी आहे. अज्ञा वेळीं त्या ग्रंथांची द्वितीयावृत्ति काढण्या रेक्षां पत्येक ग्रंथाचे एक किंवा दोन अध्याय क्रमशः श्री साईलीलेच्या प्रत्येक अंकांत प्रसिद्ध करण्याचें आम्ही ठरविलें आहे. व त्यापमाणें श्री. दास गण्ची आम्हांळा परवानगीही मिळाली आहे. तेव्हां त्या ग्रंथांच्या वाचनाची व संग्रहाची ज्यांना अपेक्षा असेल त्यांनीं या वर्षापासून श्री साईछीछेचे वर्गणीदार व्हावें म्हणजे त्यांचा हा हेतु अनायासें साध्य होण्यासारखा आहे. श्री साईछीलेच्या सध्यांच्या पिय वाचकांनींही आमचा हा हेतु आपल्या इतर वित्रांच्या निदर्शनास आणण्याचा प्रयत्न करावा अशी त्यांना आपची नम्न विनंती आहे.

विनंति.

संपादकः---श्रीसांईलीला.

### सूत्र. २१ यथा त्रजगोपिकानाम् ।

### आर्या. गोकुल वृ'दावनिच्या, गोपसुता थ्या अशाच भक्तीनें। पावन झाल्या तैसें, पूर्णक्षें प्रेम दे मला साई ॥

विवरण. मागील एकोणिसाव्या सूत्राच्या विवरणांत गोपींच्या श्रीकृष्ण-भक्तीचा बराच विचार केला आहे. ' यथा राजा तथा प्रजा '' हेंच तत्व " बदादाचरति श्रेष्ठ: " (भ. गी. ३-२१ ) इत्यादि स्ठोकांत सांगितलें आहे; आणि आमच्या धर्मावरील व इतर विद्याकलादिकांवरील आमची श्रदा उड्न आमच्या आर्थसंस्कृतीचा मारून मुटकून नायनाट करावा, ह्याच हेतूनें प्रथमतः मेकॉले-साहेबानें हिंदुस्थानांत इंग्रजी विद्यादान सुरू केलें, अशी जी कावेबाजी पुष्कळ बर्षांमागें उंघडकीस आली होती, ती पूर्णत्वें यशस्वी होऊन आम्हीं आतां सर्वस्वी स्वधर्मश्रष्ट झालों आहों. ' वाप तसा बेटा आणि कुंभार तसा लोटा " बा म्हणीप्रमाणें आमच्या आद्य इंग्रज शिक्षकांनीं आम्हांला प्रत्येक बाबतीत आपले उच्छिष्ट-मक्षक इनविले;आणि तेणेंकरून वैदिक आर्य हे स्वतः मूळचे आर्यावर्तस्थ नसून परस्थ असल्यामुळें त्यांना आर्यावर्ताला मातृभूमि म्हणण्याचा हक्क नाही, असे दुर्मत प्रस्थापन करणारे सद्बुद्विहीन कुतर्कपटु शब्दपंडित आमच्यांतच निर्माण होऊन त्यांचेच आम्हीं पूजक बनलों आहोत. ह्या बाबतीत खरा प्रकार काय आह, त्याचा आतां विचार करूं. सूर्य-चंद्रादि गोलकांना दिशा नसून त्या बा आमच्या पृथ्वीला कहा। आल्पा, त्याचा विचार केला तर ऋग्वेदरूपी आद्य बानोदय पृथ्वीच्या ज्या भागावर झाला तीच सर्व जगमान्य पूर्व दिशा ठरून तटनुरोधानेच इतर दिशा प्रथमतः निश्चित झाल्या, असें न्यायतःच प्राप्त होते. खाचप्रमाणे ऋग्वेदांत ज्या सोमरसाचें जागोजाग वर्णन आहे, त्या रसाची बही बफीच्छादित उत्तरधुव प्रदेशीं उपलब्ध होणें सर्वथा अश्वस्य असून बेद हे आर्यावतांशिवाय इतर कोठेंच केब्हांही अंशतः सुद्धांवउपखब्ब नसल्याकारणाने वैदिक आयाँच्या शाखा आर्यावतेंतर प्रदेशीं आहेत असे मत सस्य नसून कोवळ कुट्डि राजनीतिमूलक आहे, असे म्हटब्यशिवाय गरांतरच नाही. "आर्य " हा

#### श्रोसाई लोखा-

शब्दाच्या समानार्थी शब्द स्वत: आपल्याला आर्यावर्तस्थांशिवाय इतर कोणी लाविला नसन " आर्यावर्त " हा शब्दही पृथ्वीच्या कोणस्याच इतर भागाह कधीही लागू झालेला नाहीं. सारांश वेद, सोम, आर्य आणि आयीक ह्या सकलांचें उत्पत्तिस्थ न आर्यावर्तेतर नव्हते, नाही, आणि असणे शक्य नाही कारग मरीचि, अत्रि, अंगिरस पुरुस्य, पुलह, ऋतु, आणि वसिष्ट हा आत सप्तर्षींमध्यें असलेले वसिष्ठ हे " ऋषयोमत्रद्रष्टारो वसिष्ठादय " ह्या "ऋषि शब्दाच्या स्पष्टीकरणांत प्रथम स्थानीं असून ते वसिष्ठ-महर्षिं व त्यांच आह सप्तर्षींपैकी दुसरे " अत्रि " हा दोघांची नावें ऋग्वेदी ब्राह्मणांच्या ऋषित्र णांतही आहेत; आणि या दोन्हीं ऋषींचें व ''अगस्त्य '' ऋषींचेंही आर्याक्षे हेंच आजन्म वसतिस्थान होतें, ह्यावरून सकल मंत्रद्रष्टे ऋषिं आयावतांतच जनास आले, असें सिद्ध होऊन वेदांची जन्मभूमि आर्यावर्तच होय असें निश्चित होते. शिवाय अगस्ति ऋषींचा आश्रम विंध्याचलाच्या दक्षिणेस असून त्यांच्या पुत्र-पौत्रादिकांतही अनेक मंत्रद्रष्ट्रे ऋषि होऊन गेले;आणि त्यांच्या मंत्रांतील दर्श-पूर्ण मास-काली करावयाची कृत्यें उत्तरधुव प्रदेशांतील कालमानाप्रमाणें करावयाची म्हटल्यास तीं आमच्या पंधरा पंधरा वर्षांनीं करावीं, असें ठरून फारन अनर्थ होईल !

अशा परिस्थितींत दुर्बुद्धिप्रस्थ पुरुषांनी श्रीक्ठष्णाला जार-शिमोमणि ठावून गोकुळ-वृंदावनाचा लाल-बाजार बनवणें' हा कालमहिमा असून' " राजी कालर कारणम् " ( म. गी. १-२१ ) हा न्यायानें तें पातक कोणा<sup>कडे</sup> जातें, त्याचा वाचकांनी विचार करावा. तथापि प्राय: आध्यात्मिकदृष्टिंग<sup>4</sup> असलेस्वा जगालाही " आत्मनस्तु कामाय सर्व प्रियं भवति " हा उक्ती<sup>तीव</sup> आधिमीतिक रहस्य लागू होतें, हें लक्षांत आणन केवळ देशहितार्ध " न नीवी वाधिमीतिक रहस्य लागू होतें, हें लक्षांत आणन केवळ देशहितार्ध " न नीवी वचनात्पर: " असां बोध ज्या महात्म्यांनी केला, त्यांचा आशाय न कल्प इतके आम्ही प्रधमतः बुद्धिमंद झालों, म्हणूनच आम्ही अबनतीच्या मार्गी लागलों असा विचार मनांत आला, म्हणजे " आत्मैव हार्ग बंधुराक्षेव रिपुरात्मन: " ( म. गी. ६-५ ) हा भगवटुक्तिप्रमाणें आंग

आपल्याच कृत कर्मांची फर्डे भोगीत आहों, असे कबूठ करावें लागते. उया अत्युदार महात्म्यांनी " स्वधमें निधनं श्रेयः ( भ. गी. ३-३५ ) असे म्हणून सर्व धर्माविषयी निरभिमानपूर्वक पूर्ण समता-दृष्टि ठेविली, ते विवमी लोकाना नीच कधीही म्हणणार नाहात, आणि सर्व जगाच्या नीच स्वार्थम्लकतेषदल वबनांना ( परकीयांना ) नीच महटल्याशिवाय राहणारही नाहीत, कारण त्यांना अभ्यदय आणि निःश्रेयस् ही उभयविध कार्ये साधशील, असाच उपदेश करावयाचा असतो, असो.

१) जन्मादारम्य वानप्रस्थाश्रमी असलेले मुनिश्रेष्ठ (भ. गी. १०-३७) श्रीवेदच्यास, (१) सर्वशःस्त्र विशारद नैष्ठिक-ब्रह्मचारी श्रीभीष्य, (३) देवर्षिश्रेष्ठ (भ. गी. १०-२६ श्री नारद, (४) महाज्ञानी परमवैरा-ग्यशील नैष्टिक-ब्रह्मचारी श्री शुकाचार्य, (५) अखिल वेद-शास्त्रवेत्ते कौरव-पांडव-गु श्री द्रोणाचार्य, ( ६ --११ ) जन्मादारम्य दैवीसंपत्तिमान् असलेले देवांश-भूत पांडव आणि द्रौपदी (१२) महासति देवी कुंति, (१२) महा भाग्यवान् श्री वासुदेव, (१४) देवी देवकी, (१५) श्रीमान नंद, (१६) महा भाग्य-शाली श्री देवी यशोदा, आणि श्रीकृष्णाच्या समकालीन असलेल्या अमितपूज्य विभुति ह्या सर्वांना त्या भगवंताचें परमात्मत्व प्रत्यक्षपणे कळलें असून तें तेन्हां पासून आजपर्यंत झाळेल्या असंख्य अतींदिय-ज्ञानी सतांना पूर्णपणें मान्य झालें आहे; असें असतांना आमच्या इतकी नीति-अनीतीची उच्च कल्पना त्यांच्यापैकीं कोणासच नव्हती, अशा दुर्भावनेनें श्रीष्णास अनीतिमान् समजणाऱ्या क्षुद्र पाम-रांची कीव करावी तितकी थोडीच होणार.

### सूत्र. २२ तत्रापि न महात्म्यज्ञान विस्मृत्यपवादः ।

आयो. हरि पुरुषोत्तम एंसा, गोपींचा भावही सतत होता। साई पुरुषोत्तम हा, देवा मद्रावही तसा राही ॥

विवरण. भगवान् श्रीकृष्ण आणि त्रजगोपिका हाच्या परस्पर प्रेमा-विषयींची देवर्षिश्रेष्ठ नारदांनी प्रत्यक्षानुभवात्मक दिछेछी ही साक्ष आपल्या प्रस्तु-तैच्या पुगव्याच्या कायदाच्या दृष्टाने पूर्ण विश्वासनीय ठरून तिच्या योगे अ.इ.ण

#### श्रीसाई लीला.

द्षक क्षुद्र जिवांचे लाखो कुतर्क यच्चावत् सारे कवडीमोल ठरतात. शिवाय का कत्यंत विश्वसनीय असलेल्या प्रत्यक्ष पुराव्याला पांचव्या सूत्राच्या विवरणांत के एका गोपीचें वचन उद्धृत केलें आहे, त्यावरून तर फारच बळकटी येते; आणि तेणेंकरून भारत-भागवतादी प्रंथांत ह्या पुराव्याविरुद्ध कांहीं मजकूर असलाव तो अविश्वसनीय ठरून श्रीक्रष्ण-निंदकांना केवळ अविचारी श्रद्धाहीन मतिम म्हणावें लागत. '' समग्र ग्रंथ वाचल्यावीण । जो उगाच ठेवी दूषण । ते दुरात्मा दुरभिमानग्मत्सर करी ।'' ही श्री समर्थांची दासबोधोक्ति सांप्रतच सर्वमान्य तत्त्वानुरूपच आहे; आणि तिचा विचार केल्यास सांप्रतचे सारंव उतावीळ शब्द-पंडित दुराभिमानी दुरात्मेच ठरतात.

### सूच २३. तद्विहीनं जाराणामिव ।

आर्याः झाल्या महात्म्यविस्मृति, जार प्रेमासमान तें होतें । निंद्य स्वार्थार्थचि तें, साई निष्काम भक्ति दे मजला ॥

विवरण. नैष्ठिक ब्रम्हचारी देवर्षिश्रेष्ठ श्री नारदांना जार-कर्म कि वाटणें अगदीं स्वाभाविक आहे. गोपींचें श्रीऋष्णावरील प्रेम ज्ञानमूलक होते असे जे मागील सूत्रांत सांगितलें आहे, तें लक्षांत ठेविलें म्हणजे—

# मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते । अद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मता : ॥

( भ. गी. १२-२)

( अर्ध-आर्या. )

मन ठेवुनि मद्रूपीं, अखंड ऐक्येंचि भजति जे मातें। परमश्रद्वेने ते, योगीश्वर वाटती मळाहि सदा ॥

ह्या भगबदुक्तिप्रमाणें श्रीकृष्णभजनां अखंड रममाण होणा-या सर्भ गोपी "योगीश्वर याज्ञवल्दय "ऋषीच्य? तोई च्या ठरतात; आणि गोपीबें महात्म्य जाणूनच श्री कवीर एकदा आपल्या भक्तांना महणाळे " ।। कवी

646

कबीर क्या कहे।। जा जमुनाके तीर ॥ एक एक गोपीके प्रेमसे ॥ बहगये कोटि कबीर ॥ '' ! ! !

स्त्र २४. नास्त्येव तस्मिन्स्तत्सुखसुखित्वम् ।

आर्या. देहोऽहं हा भावचि. गेल्याविण शुद्ध भक्ति जीवार्थी । खचितचि अतिशय नोहे, सांई उमजो मला खमेवाहं ॥

विवरण. दे वाण घे वाण, असा देवघेवीचा हेतु नसून निर्निमित्तक क्वे प्रेम असतें, तेंच शुद्ध प्रेम होय. अशा परम प्रेमाच्या आस्वदाचा जिवाला न कळतही निदिध्यास कसा असतो, त्याचें द्वितीय सूत्राचें विवरण संपण्यापूर्वी का हिन्याच्या आंगठीची गोष्ट सांगून स्पष्टीकरण केलें आहे. त्या गोष्टीवरून जो तात्त्विक बोध ध्यावयाचा तो असा:-- (१) शाश्वत आनंद कशांत आहे, म्हणजे सदानंदस्वरूप वस्तु कोणती, तें पक्कें समजून ध्यावें. (२) नंतर त्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (३) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (३) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (३) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (३) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (१) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (१) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (१) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा. (१) तिचा लाभ झाल्यानंतर तिच्या भ्रियतम वस्तूचा लाभ करून ध्यावा तीचा निदिध्यासही कळत किंवा न कळत लागून अंती मृत्युकाली तिचेच स्मरण होऊन शेवर्टी तत्सम गति मिळणार (भ. गी. ८-६) (५) अर्थात् जीवेशैक्य किंवा ब्रह्माध्मेक हेंच काय ते सांच्वदानंदरूप, अशी वुद्धि एकदा कायम झाली, म्हणजे ती अशा प्रकारें देह-पातानंतर परमासमपदप्राप्तिच करून देणार (भ. गी. ८-५) असा भगवद्गीतेचा सिद्धान्त आहे.

पूतना-प्राणहरण, महा अर्जुनवृक्षद्वयोन्मूलन, केझ्यादि राक्षसाँचें निर्द-हन, कालिया-मर्यन, गोवर्धनोद्धारण, कुल्यापींड नामक मत्त गजाचें सहज छीलेनें कलेलें हनन, कंसच्छेदन, इस्यादि भगवान् श्रीकृष्णाच्या अर्तक्य, अद्भुत, दिष्य, बाललीला ज्या महाभाग्यशाली गोपिकांनी प्रत्यक्ष पाहिल्या होत्या, त्या पिकांना त्या योगेश्वराच्या परमात्मस्वरूपाची सहजच पक्की ओळख पटणी होती, म्हणूनच त्या तद्विषयक शुद्ध दैवी प्रेमाच्या स्वाधीन होऊन सदोदित त्या

240

प्रेमाच्या बेडांत तल्डीन असत. अशा प्रकारचें महद्राग्य इतर कोणत्याही मक्त प्राप्त झाल्ठें नाहीं, म्हणून उशंना आजपर्यंत होऊन गेलेल्या सकट ब्रह्मचा एकपलिव्रतस्थ गृहस्थाश्रमी, आणि संन्यासी संतांनी अति धन्य मानिलें बा त्यांना निंच म्हणून आपली जिन्हा विटाळणारांइतके अर्हमावपूर्ण, अविचारम् देवद्वेषी, नराधम अन्य कोण असणार ?

आपलें सारें सुखदु.ख बिसरून ज्याच्यावर आपलें परम प्रेम आहे सुखी असेल तरच आपणास सुख होईल. असा निर्निमित्तक, नि.सीम अब्र त्रिम प्रेमाचा मासला कवीं कवीं मातृ-प्रेमांत दिसतो, म्हणूनच त्याला झ सकल प्रेमांत श्रेष्ठता मिळते; आणि साच कारणास्तव "न मातु:पर दैवर्त असा आर्य वर्म-शास्त्राचा सर्व सामान्य सिद्धान्त आहे.

सङ्क्ताच्या अंतःकरणांतील भक्तीच्या स्वरूपाचें पंधराव्या सूत्रांत सु केलेलें वर्णन प्रस्तुत सूत्रांत संपलें.

सइक न मिळे औषधाला | दांभिकांचा बाजार भरला | अज्ञानी करिती गठवला | श्रद्धाहीनःवें तयेठायी || १ ॥ स्तुतिमिर्षे सकल निंदा | तुझी होतसे गोविंदा | ऐशी आर्यांना आपदा | येऊन झाले ते अनार्य ॥ २ ॥ कैशी दैवाची दुर्घर स्थिती | कां तुज न ये काकुळती | मज सोडवी आतां श्रीपती | या दुःसंगापासूनिया || ३ ॥ मकिमाव देई मज | जेणें पुरेल सकल चोज | अन्यया न होईल उमज | तव स्वरूपाचा सांइनाथा ॥ ४ ॥ सूच. २५ सा तु कर्म-ज्ञान-योगेभ्योऽप्यधिकतरा | आर्या. कर्म ज्ञात हठाइनि, श्रेष्ठ असे भक्तियोग सौलम्यें | वर्णाचें प्रज्ञेचे तेविं बलाचें न काज सांई-पदा ॥ भक्ति हेंच मुक्तीचें श्रेष्ठ साधन आहे, द्या सिद्धांताचें सकारण निरूपण केलें औ यांपैको ह्या सूत्रानें पूर्व-मीमांसाकारांचा कर्मयोग, उत्तर-मीमांसाकारांचा ज्ञान-योग, आणि पातंजल्सूत्रोक्त इठयोग, ह्या तिन्ही योगमार्गांपैक्षां भक्तियोग, श्रेष्ठ आहे, इतकेंच सांगितलें आहे. सहज-गुणास्तव ( भ. गी. १८-४२ ते ४४ ) कर्मयोग, शूदवर्णास असाध्य आहे; शमदमादि नव गुणांच्या सहजल्वाभावी ( भ. गी. १८-४२ ) ज्ञानयोग क्षत्रियादि तीन वर्णांना असाध्य आहे; आरोग्य, बल आणि गुरुसाह्य ह्या तीन साधनांच्या अभावीं इठयोग सर्वांनाच असाध्य आहे; आणि ह्या तिन्हीं योगांस ज्या साधनांची आवश्यकता सांहे, त्यांपैकीं कोणत्याही साधनाची भक्तियोगास आवश्यकता नाहीं, हा भक्तियोगाचा विशेष आहे, ह्या दृष्टीनें म्हणजे केवल सौकर्यास्तव भक्ति योगास इतर तिन्हीं योगांपक्षां " अधिक तर " म्हटलें आहे, ( भ. गी. ५-२; ६-४६; व १२-३ ते ५ ) असा ह्या सूत्राचा भावार्थ आहे.

" धर्माविरुद्धो भूतेषु कामोस्मि भरतर्षभ ॥" ( भ. गी. ७-११) डा मगवदुक्तिप्रमाणें इंदियांची धर्मविरुद्ध असलेली प्रवृत्ति आवरून त्यांना " तस्माच्छास्त्र प्रमाणं ते कार्याकार्य व्यवस्थितौ ॥" डा मगवदु-क्तिप्रमाणें केवल मनुस्मृत्यनुगामी ( भ. गी. ४-१ व १६-२४) करावी; आणि अशा इंद्रियनिग्रहपूर्वक अद्धेनें बुद्धी ज्ञानैकनिष्ठ झाली, म्हणजे ईश-भक्तिद्वारा ( भ. गी. ९-२७) ज्ञानमाप्ति ( भ. गी. १३-२) होऊन जीव मुक्त होतो ( भ. गी. ९-२७) ज्ञानमाप्ति ( भ. गी. १३-२) होऊन जीव मुक्त होतो ( भ. गी. ९-२७) ज्ञानमाप्ति ( भ. गी. १३-२) होऊन जीव मुक्त होतो ( भ. गी. ९-३९) असा एकंदर सबंध भगवद्गीतेचा म थितार्थ आहे; आणि ह्या सकल सूत्रांतही तोच सिद्धान्त प्रकारांतरानें सांगितला आहे. उक्तप्रकारें बुद्धि ज्ञानैनिष्ट झाली म्हणजे मग साधकानें आपल्या अनुकूलतेप्रमाणें निर्गुण ब्रह्मोपासनेचा ( ब्रह्मसूत्रोक्त व्यानयोगाचा ) आश्रय करावा, अथवा गुरु-रूपी सगुणेश्वराची आराधना करावी, किंवा चित्तैकाग्न्यास्तव प्रतीक पूजन करावें. त्यानें कोणत्याही शास्त्रोक्त साधनाचा आश्रय केला तरी " सर्व सक्विद व्रह्म " ह्या सिद्धान्तांप्रमाणें त्याचो प्रत्येक किया परमेश्वरार्ध होऊन तिच्यायोगे परमेश्वरपूजनच होणार. हाचि इत्यर्थ मनांत आणून श्री तुकाराम महाराजांनी म्हटलें आहे:—

#### श्रीसाई लीला.

" केला मातीचा पशुपति । परि मातीसी काय म्हणती ॥ १ ॥ शिवपूजा शिवासि पावे ॥ माती मातीमाजी सामावे ॥ २ ॥ तैसें पुजिती आम्हां संत । पूजा घेता भगवंत ॥ ३ ॥ आम्हीं किंकर संतांचे दास । संत पदवी नको आम्हांस ॥ ४ ॥ केला पाषाणाचा विष्णु । परि पाषाण नव्हे विष्णु ॥ ५ ॥ बिष्णु पूजा विष्णुसि अर्पे । पाषाण राहे: पाषाणरूपें ॥ ६ ॥ केली कांशाची जगदंबा । परि कांसें नव्हे अंबा । ७ ॥ पूजा अंबेचो अंबेला घेणें। कांसे राहे कांसें पणें।। ८॥ ब्राह्मानंद पूर्णामाजो । तुका म्हणे केली कांजी ॥ ९ ॥ ज्याचो पूजा त्याणेंचि घेणें। आम्हीं पाषाणरूप राहणें॥ १०॥

द्यांतील रहस्य नुसत्या शुष्क पांडित्यानें समजणें शक्य नाहीं. ' यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह '' असें सर्व इंद्रिग तीत असटेहें परब्रह्मरूप बुद्धिच्या पछीकडे आहे (भ.गी. ३-४२)की अभंगाच्या नवव्यां पंक्तीत " पूर्णामाजीं " असा जो शब्द आहे त्या "पूर्ण"

**ब्रह्माचें** वर्णन ईशावास्योपनिषदाच्या नमनांत

" ओम् ॥ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥ "

असें केलें असून, तदनुसार विचार केल्यास ती ज्ञह्म नामक सार् अद्वितीय, सकल दुःखाभावरूप अशा प्रकारची आहे असें ठरतें. आणि श्री की राम महाराजांचा आत्मनुभव पाहिला, तर ते त्या सद्वस्तुपासून स्वात्मा भि आहे असें मुळीच मानीत नसत, असें म्हणावें लागतें. अशा उक्ति पुष्कळच आहेत, त्यांपैकी काही येथें देतो. प्रकारच्या त्यां

" तुज मज नाहीं भेद । केला सहज विनोद ॥ तुज माझा आकार। मीं तों तूंच निर्धार ॥

T'T'

#### स्फुट विषय

मी तुजमाजी देवा । घेसी माइया अंगें सेवा ॥ मी तुजमाजी अचळ । मजमाजी तूं सबळ ॥ तूं बोलसी माझ्यामुखें । मी तों तुजमाजी सुखें ॥ तुका म्हणे देवा । विपरीत ठायीं नांवा ॥ अमर तू खरा । कैसा नव्हे मी दातारा ॥ चाल जाऊं संतापुढें । वाद सांगेन निवाडे ॥ तुज नांव जर नाहीं । तर माझें दाव कायी ॥ तुज रूप ना ईी । तर माझें दाव कायी ॥ देह ही पंढरी । आत्मा पांडुरंग । करीतसे संग अहर्निशी ॥

असो. असा चिञ्जडग्रंथिभेद होऊन अखंड निजानंदांत रममाण असणाऱ्या संतांचा " यद्यत्कर्म करोमि तत्तदखिल इंग्रंभो तवाराधनम् ॥ '' असें म्हण-ण्याचा अधिकार असल्यामुळें त्यांचें प्रत्येक कर्म इश्वराचेनमयच होतें. द्या संतांचे गोडवे गात राहून त्यांच्या मूर्तिपूजेविषयींच्या भावनेला निंद्य समजणाऱ्या शकरांच्या परस्पर अविरोधी नसलेल्या मतांचा विचार करण्यांत अर्थ नाहीं, द्यास्तव हें विवरण येथेंच पुरें करितों

### सूत्र. २६ फळरूपत्वात् ।

आर्या. भक्त्यारंभ द्वैतीं, होउनि ती आत्मरतिच अंतीं दे । स्वयमेव फलहि होते, विशेष हा होय **सांइ**-भक्तीचा ॥

विवरण. भक्तियोगांत भक्ति प्रथमत<sup>.</sup> द्वैतमूळक असून अखेरीस परमास्म्याशी भक्ताचें तादास्म्य झालें, म्हणजे त्याला जी आत्मरति प्राप्त होते, तो दैतमूलक भक्तीचेंच अद्वैतभक्तिरूपी फल होय. अर्थात् भक्तियोगामध्यें साधन-साध्यांत तत्त्वतः भेद नाही, ह्यास्तव मागील सूत्रांत सर्व योगांमध्यें भक्तियोगास प्रांधान्य दिलें आहे; असा ह्या सूत्राचा अर्थ आहे.

### श्रीसाई लोला.

एक परमात्मा मात्र निःय-मुक्त आहे; आणि तो सर्व-समर्थ असल्यान बद्ध जिवाला आत्मसम मुक्त करण्यासही स्वभावतच समर्थ आहे, हे तला अब जिना हुक्तीचें श्रेष्ठ फल जी मुक्ति, तिची उयांना इच्छाच नाही, अशा अल संतुष्ट जिवांना तो कधीही मुक्त करणार नाहीं. कारण तो इच्छित फल देणा आहे. जशी इच्छा असेल तसेंच फल मिळेल. ह्यावरून असें सिद्ध होते ह आपल्या कोस्या समजुतीने परमात्म्याच्या सर्व-समर्थत्वाची छाटाछाट क जे त्याची भक्ति करतील, त्यांना तो सर्व सामर्थ्यविहीन होऊनच फल देंग असे लोक नेहमींच सेवाबद्ध राहाणार.

देह-बुध्धा तु दासोऽहं, जीव-बुध्धा त्वदंशक: । आत्म-बुध्धा खमेवाहं, इतिमे निश्चिता मतिः ॥

( अर्थ-आर्या. )

ईशाच्या नियमानें, प्रारब्धाधीन देह होत असे । हास्तव देह असे हा, ईशाचा दास सर्वदाचि खरा ॥ १ ॥ किंचिज्ज़ास्तव तो, जीव असे अंश त्या परेशाचा ॥ आत्मेश एक असती, निश्चय ऐसासि बुद्धिचा ठहावा ॥ २ ॥

अशा प्रकारें वेदान्त-रहस्य जोंपर्यंत समजलें नाहीं, तोंपर्यंत जीवेश विषयांच्या भावना आमकच असणार; आणि आमक बुंद्वीचें इच्छित फल आंमकच असणार. इश्वरस्वरूपा विषयी विसंवादि स्रम होण्यास त्याब परिपूर्णत्वाला आपल्या अल्प बुद्धीनें मर्यादित करणें हेंच कारण आहे. कर्तुम्, अकर्तुम् अन्यथाकर्तुम् असा सर्वसमर्थ आहे, अशी भावना पाहिजे.

सुन्त्र, २७ ईश्वरस्याप्यभिमानद्वेषित्वाद्देन्यप्रियत्वाच्च ॥ आर्या. अक्ष्मो सरस्वती हा, उन्मादक सांइ त्यांसि नच मानी। अनवश्यक त्या भक्तिस, विश्वोष हाही असेच भक्तीवा॥ विवरण. विद्येनें बाझण निष्काम आणि विनयशील झाले, तर ते इहच आहे. त्याचप्रमाणें "त्यागाय समृतार्थानाम् " धा दर्धानें क्षत्रिय आणि वेश्व हे विद्यावल आणि शरीरवल संरक्षणार्थ गोबाझणपतिपालक झाले, तर तेह इष्टच आहे. परंतु जगांतील प्रःथक्षानुभव धाच्या अगवी उलट दिसतो. वर्ण-व्यक्ष्येतेतील सुप्रजाजननाच्या तत्त्वाकडे दुर्लक्ष होऊन वर्णसंकर होऊं लागल्या-यवस्थेतेतील सुप्रजाजननाच्या तत्त्वाकडे दुर्लक्ष होऊन वर्णसंकर होऊं लागल्या-मुले उच्च गुण नष्ट झाले; आगि बाह्यणांच्या लोमामुलें इतर त्यांचा देव कर्ड लागून सारेच स्वधर्मकर्मश्रष्ठ झाले. कुविद्याजनित लोमाचा हा सारा परिणाम आहे, धामुलें अभिमानजनक कुविद्या आणि मदोत्पादक संपत्ति धा ईश्वराला सहजच द्वेष्य आहेत. द्या भक्तियोगासास त्यांचेंहि सहाय लागत नाही, हा त्याचा दुसरा विशेष आहे, असें धा सूत्रांत सांगितलें आहे. बाह्यण वर्णाची ही अष्टता पाहूनच श्री तुकारामांनी म्हटलें आहे की: —

बरा कुगबी केलें । नाहीं तर दंभें असतों मेलों ॥ १ ॥ अरे तूंचि माझा आतां । मायबाप पंढरिनाथा ॥ २ ॥ बोकाया अक्षर । मज नाहीं अधिकार ॥ २ ॥ सर्वभावें दीन । तुका म्हणें यातिहीन ॥ ४ ॥

बरा कुणबी केलें । नाहीं तर दंभें असतों मेलों ॥ १ ॥ भले केलें देवराया । नाचे तुका लागे पाया ॥ २ ॥ विद्या असती कांहीं । तरी पडतो अपार्यी ॥ २ ॥ सेवा चुकतों संतांची । नागवण हे फुकाची ॥ २ ॥ मर्व होता ताठा । जातों यमपंथें वाठा ॥ ४ ॥ तुका म्हणे थोरपणे । नरक होती अभिमानें ॥ ६ ॥ अध्यास्मिक दृष्ट्या जसे उदार महात्म्या—भगवद्भक्तांइतके भाग्यबान् कोणीच नाहींत, तसेच व्यावहारिक दृष्ट्या त्यांच्याइतके कंगालहि कोणी नाहीत, कोणीच सहींत, तसेच व्यावहारिक दृष्ट्या त्यांच्याइतके कंगालहि कोणी नाहीत,

#### भोसार लाला.

कफल्लक झाले असतात; आणि देहच ईश्वरार्पण केल्यावर अभिमान कफलक साल परमेश्वराला प्रिय अके चन भक्तच परमेश्वराला प्रिय अक राहणार काठ : जरा चा गर्भितार्थ आहे. उथांनी स्वरवाचा असा त्याग केव असेल, त्यांच्यासारखा निर्भेळ परोपकार इतर कोणास साधणार ?

सूत्र. २८ तस्या ज्ञानमेव साधनमित्येके ॥ आर्या. ज्ञानें लाभे भक्ती, ऐसें कविवर्य बोलती कांही। हृदयी प्रेमाचि नसल्या, साईचे ज्ञान केविं लाभावें ॥

विवरण. आतां येथून पत्रासाव्या सूत्राच्या शेवटापर्यंत तेवील स्त्रांनी भक्ति हेंब मुक्तीचें सुगम साधान कां, तिचीं साधनें, उपसाधनें आणि पूर्वेक्त मुख्य फलांशिवाय अवांतर फलें काय आहेत, इत्यादि प्रकारचा विचार केला आहे. ज्ञान हें भक्तीचें साधन आहे, असें कित्येकांचें मत आहे, इतकाच बा सूत्राचा अर्थ आहे. ह्या मताप्रमाणें अनित्य, जड, निरानंदमय असे अस-छेटें आधिभौतिक विश्व, आणि सच्चिदानंदरूपी अनंत असलेला विश्वास, ब दोहोंचें जें ज्ञान (भ. गी. १३-१व २) तें भक्तींचें साधन होतें; पण है ज्ञान प्राप्त करून वेण्यासच प्रथमतः प्रमास्मस्वरूपी असलेल्या (भ. गी. ७-१८) ज्ञानी व वत्त्वदर्शी सद्रुरूची लोकरूप (भ. गी. ४-३४) भूति करावी लागते' ह्यावरून भक्तीच ज्ञानाचें साधन आहे, असें ठरून ज्ञानालं मक्तीचें साधनल संभवत नाहीं. सारांश "भक्ति ज्ञानाची माउली " हैंव खरें आहे.

सूत्र. २९ अन्योन्याश्रयत्वमित्यन्ये ॥

आर्या ज्ञानें उपजे भक्ती, आणिक ज्ञानास उपजवी तीही ।।

अन्योन्याश्चित कोणी वदती साइ स दोष तो वाटे ॥ विवरण. अन्योन्याश्रय हा न्याय---शास्त्रान्वयें एक द्वेष असून हास्तव मत सहजच अग्राद्य आहे. हा मतानें मूल-कारण निश्चित होत नाही.

133

#### सत्र. ३० स्वयं फलरूपतेति ब्रह्मकुमारः ॥

आर्या. भक्तिच बीज तथा फल, ऐसा सिद्धान्त नारदें कथिला ॥ बाधित कदानि नोहे, तो हे साईचि मन्मुखें बदतो ॥

विवरण. झा सूत्राची सब्विसाच्या सूत्राशी पूर्ण एकात्मता आहे, हास्तव येथें कांही एक अधिक सांगण्याचें प्रयोजनच नाहीं.

### सूत्र ३१. राजगृह भोजनादिषु तथैव दृष्टत्वात् ।

आर्या. राउळ वा भोजन वा, नेत्रांनी पाहतां नसे प्राप्ती । तेवीं शब्दज्ञानें, साईचें प्रेम नुपजतें हृदयीं ॥

विवरण. जिला "Intellectual Sympathy" असें गोड वाटणारें नांव देण्याची सांप्रत कालीं कावेबाज अथवा भ्याड लोकांनीं सुरवात केली आहे, ती कियाशून्य सहानुभूति जशी नुसती निष्फळ नसून कवचित घातकीही असते, तद्दत शाब्दिक प्रेमही बहुवा निष्फळ असून कधीं कधीं फसणुकीसही कारण होते. अशी मिध्या सहानुभूति दर्शविणारांच्या वचनावर विश्वास ठेवणें हें आशा-लभूतपणाचें किंवा वेडगळपणाचे लक्षण आहे. अशा खोटया चोरटया प्रेमभावा-लभूतपणाचें किंवा वेडगळपणाचे लक्षण आहे. अशा खोटया चोरटया प्रेमभावा-वेक्षां उवड असलेलें शत्रुत्व फार चांगलें. पुढील सुत्रानें द्या सूत्राची पूर्तता केली आहे, ह्यास्तव ह्या सूत्राचा सांगोपांग विचार पुढील सूत्राच्या विवरणांतच करूं.

सूत्र ३२ न तेन राजपरितोषः क्षुच्छांतिर्वा । आर्या. राजकृपा वा भोजन, द्यांग्या प्राप्तीविना न तृप्ति असे । अंतरिच्या प्रेमाविण, तेवी नुपजचि भक्ति सांईची ।।

विवरण. नुसत्या राजवाडयाच्या अवलोकनानें जसा राजाचा प्रसाद लाभत नाहीं, किंवा नुसतें पंच पक्कानाचें ताट पाहून जसें उत्तम भोजन-सुख मिळत नाहीं, त्याचप्रमाणें कोरडया शास्त्राव्ययनद्वारा होणाऱ्या शाब्दिक भक्ति-बानानें भक्तिसुखाचा लाभ होत नाहीं, असा झा मागील दोन्ही सूत्रांचा अर्थ आहे. वेदान्त हा बोलावयाचा नाहीं, सांगावयाचा नाहीं, व ऐकावयाचा नाहीं, पण तो करावयाचा असतो, असे आमचे परमपूउय मित्र ब्रह्मीभूत कि यकराव रामचंद्र उर्फ अण्णासाहेब पटवर्धन हे म्हणत असत; आणि श्रीमजात यण स्वामीनी आपल्या सागरसप्तकांतील ज्ञांतिसागरांत शब्दज्ञान व अनुभवात हांतील भेद दृष्टान्तपूर्वक दाखविला आहे, तो त्यांच्याच प्रसादपूर्ण वाणी सांगतों.

विष्णुकीडा मध्यभुवनी । सुरसा तीरीं मंगलवनी यज्ञरामी महामुनी॥ असता झाला सत्वस्थ ॥ ६ ॥ अजा सत्या शुभलक्षणा । दोबी क्र शोभायमाना ॥ पुत्रद्वय तें सुरूप जाणा । शुभकाळी त्या प्रसवल्या ॥ ७॥ विश्वकेत् अजापुत्र । सुलक्षण तो विचीत्र । त्रिलोचन तो पवित्र । संयापत्र प्रसिद्ध ॥८॥ दोघेही ते गुणपूर्ण । तातें कोर्छे उपनयन ॥ सुकुमार त्यांही रात्रीक 1 एके ठायीं रहावें ॥ ९॥ कोणे एके अवसरीं । दोघं गेले, वनांतरीं ॥ समित कुश घेऊनि करीं। आश्रमातें परतले॥ १०॥ तंव ते मार्गी कोणी एक। अकस्मात् आला रजक। पूर्वी त्यानें बहुत लोक। वर्नी लोभें भुलके ॥ ११॥ कांहीं वालोनिया भुरळ । वेऊनि गेला दोन्ही बाळ । रजकगृहीं बहा काळ । राहिले ते मुनिपुत्र ॥ १२ ॥ ब्राम्हणाचें पवित्र । आपलें जें कुलगे बहुतकाळ परतंत्र । गहातां ते विसरले ।। १३ ।। रजकों ठेविलें अभिधान। तीयें त्यांचा अभिमान । तेच दारा पुत्र स्वजन । अक्ष ऐसें मानिलें॥ ११॥ रजक कुळी वास केडा । त्यानें बहुत काळ गेला । त्या कुळाची उभयता । ममता चित्ती लागली ।। १५ ॥ कोणे काली पूर्वीचा । कलगुरु तो आब स्यांचा । नर्दातीरी उमयतांचा । योग झाला प्रसंगें ॥१६ ॥ आचार्यानें देखि मुनिपुत्र असे ओळखिलें । कुलगुरू त्यातें पुसते झाले । कोण तुम्ही कोले 11 १७ ॥ ऐशी ऐकोनि वाणी। बोल्ले ते कर जोडोनी । स्वामी आम्ही दोन्ही। रजक आहों जानीचे ॥ १८ ॥ आचार्य बाले वचन। मुम्ही हो बाह्यता । तर जातीचा ना १८ ॥ आचार्य बाले वचन। मुम्ही हो त्राहाण । पर जातीचा अभिमान । कैसा धरिला तुम्ही हा ॥ १९ ॥ ते मे बोछती। आम्हीं आहों अधमज्जाती। ऐसें असता ब्रह्मपंक्ती प्राप्त

आम्हांतें ॥ २० ॥ आचार्ये ते बैसविले । मग ते बोलं आरंभिले । तुम्ही दोघे ब्राह्मण भले। आपणांते विसरलां ॥ २१ ॥ आतां साबध करा चित्ता वरिसा आपुलें प्रबेवृत्त । यज्ञशर्मा तुमचा तात । स्मरण कां ते करा ना ॥२२ ॥ अजा सत्या उभय जननी । सुरसा तीरी मंगल वनी । स्मरा कांही मध्यमुवनी । तम्ही होतां उभयता ॥ २३ ॥ वृक्षाखालीं पर्णशाला । तेथें होती विशाला । जेथें तुम्ही वास केला । कौमार्थी तें स्मरावें ।। २४ ।। रम्य वेदी केली । मेखळा ती बांधिली । डभयतांची मुंज केली । आचार्ये ते स्मरावें ॥ २५ ॥ समित् कुशांकरितां वनीं गेला उभयतां। भूरळ घोलोनि सर्वथा। रजकें तुम्हां आणिले ॥ २६ ॥ आचार्यांच्या दिब्य बोलें । नष्ट झालीं माया-भुरलें । उभय-तांतें स्मरण झालें । आम्ही दोघे मुनिपुत्र ॥ २७ ॥ पिता माता आठवली । पर्णकुटिका वेदी स्मरली । पूर्वी जेथें वस्ति केली । स्मरलें स्वामी-प्रसादें ॥२८॥ भाबायांचे समक्ष । राहिलें नाहीं परोक्ष । जाणते झाले प्रत्यक्ष । आपणांतें उभ-यतां ॥ २२ ॥ सद्रुरूशीं बोलिले । स्वामी तुम्ही धन्य केलें । दोघांतेंहि सोड-बिहें। अधम जातीपासोनी ।। ३० ॥ अपणातें ओळखिलें। जन्माें तें सार्थक झालें। अमदु.ख तें सर्व गेलें। कुपा होतां स्वामीची ।। ३१ ।। रजकजाती कियाहीन | मी तों शुद्ध बाहाण | एक एसें वोलोन | गेला गेहीं रजकाच्या 11 ३२ ॥ जरी राहिलों रजक गृहीं । जरी मजशीं संबंध नाहीं । मी तो आपणा विदेही । जाणें शुद्ध ब्राह्मण ॥ ३३ ॥ दारापुत्रीं अनुराग होता । हृदयीं कांही विराग नव्हता । म्हणोनि ज्ञानें सार्थकता मानूनि तेथें राहिला ॥ ३४ ॥ जो जे कांही रजकवर्म। त्या जातीचें कियाकर्म। विश्वकेतु जाणोनी वर्म। करिता झाला सप्रेम ॥ ३५ ॥ त्रिलोचनें तो विचार केला । रजकाचा संबंध गेला। आतां आपणा कासयाला। उठाठेवी रजकाची ।। ३६ ॥ तेथे पूर्वीच त्रासला होता । स्वाज्ञान झालें अवचिता । विवेकें तो बोलें पुढता । नलग माते संग हा ॥ ३७॥ सद्रुरूची पाउलें। धरूनि तेणें विनविलें। स्वामी माझे हाती आले । पाहिजे ते निजपद ।। ६८ ।। रजक सदनी भागलों । वोर कमी त्रासलों । अत्यंत भी कष्टी झालों । रासभातें रक्षितां ॥ ३९॥ इतउत्तर तें

नसावें। दुःख सार । वराराज । .... महणेनि चरणी लागला । सद्रु रूंनी आलिं गिला । तेथोनियां तो आणिषा महणेनि चरणी लागला । सद्रु रूंनी आलिं गिला । आचार्यं तो जो जो म्हणेनि चरणा लागला । गुनीद्राचा मेळा । आचार्यं तो मेळविष । गोगीदाचे आश्रमी ॥ ४१ ॥ मुनीद्राचा मेळा । आचार्यं तो मेळविष योगोंद्राच आश्रमा ॥ • २ म विला तो मुनिमंदरी ॥ ४२ ॥ सिद्धाश्रमी राषि बोगाभ्यास सरकार नाजा निरंतर तो संग केला । योगींद्रांचा ुनींचा ॥ ४३॥। मागिल सारें विसरला । निरंतर तो संग केला । योगींद्रांचा ुनींचा ॥ ४३॥। यातना त्या जळाल्या । कल्पना त्या वाहवल्या । कामना त्या साञ्या सरल्या । का यतना पा जजाता । ४४ । आधी ब्रम्हज्ञानी झाला । ब्रम्हत्व ऐसे पाक्ता मग तो भोगूं लागला । ब्राह्मणाचे सोहळे ॥ ४५ ॥ दुसरा तो रजक-सद्भ कामी दारा-पुत्र-व्यसनीं । आपणातें ब्राह्मण मानी । दुःख कांहीं निरके ॥ ९६ ॥ व्यवहारी तो दुःखी होतो रासभातें रक्षितो क्षणक्षणा स्मरण कति। बाह्मण आहे म्हणोनी ॥ ४७ ॥ पूर्वींचें तें देंणेंघेणें । रजककर्म क्रि करणें। दुःखचि होऊं लागले तेणें। बळतां बळतां रासभें ॥ ४८॥ रज्यते तो रक्षी धर्म । तेणें :होऊंच लागे श्रम । आपणा म्हणे मी नव्हे अभा त्राह्मण आहे जातीचा 11 ४९ 11 दृष्धमें दुःखी होतो । ब्राह्मण आहे मार करतो । आपलें तैसें ध्यान वरितो । जैसा होता प्रथम तो ॥ ५० ॥ शतग स्मरण केलें। सहस्रवार ध्यान धरिलें। म्हणोनी काय प्राप्त झालें। ब्राह्मणचे सोहाळे ॥५१॥ जो मठी राखी दासी । तो लाजिर्वाणा संन्यासी । विषयवाला व्या मानसी तो यागींद्र कैसा म्हणावा ? 11 ५२ 11 निर्वाण शान्ती त्रिकोचनाची विश्वकेत्स प्राप्त कैची । संसारसंगें अतरींची । तळमळ कांहीं जाईना ॥ ५१ ॥ विश्वकेत् निर्दोष । ब्रह्मज्ञानी विशेष । त्रिलोचन तों प्राप्तपुरुष । एसं जाणावें ॥ ५४ ॥ येथें ज्ञान आणि ज्ञाता । सर्वतोपरी एकचि अल बान असतां सर्वथा | प्राप्ती नाहीं एकातें || ५५ |] एकास ब्रह्मबा<sup>वयोग</sup> एकास ब्रह्मप्रातिमोग । एवं प्रकारें हक्षण विभाग । दोन्ही ठायीं ओळखा ॥ बिहान होता पुढती । ब्रह्मप्राति काय उरती । इतिहासें तों आपुलें बिही स्पष्ट ऐशी, जाणाबी || ५७ || ज्ञान झालिया उपरी | त्रहाप्राप्ति उरते ही श्रीकृष्ण ऐसे निर्वारी । अर्जुनातें बोधितां ॥ ५८ ॥ " ततो मां तर्भ

ग्रत्वा। विश्वते तद्नंतरम्। " मातें तत्त्वंपदें आधी । जाणोनिमां वा त्रित्वाधी । तदनंतर तो विशुद्धवुद्धि । प्रवेश करितो स्वरूपी ॥ ५९ ॥ विश्वते म्हणजे पावतो । ऐसा येथें अर्थ होतो । प्राप्तीचा जो यत्न करितो वातें येतो अनुभव ॥ ६० ॥ " असंयतात्मना योगो दुष्प्राप्य इति वातें येतो अनुभव ॥ ६० ॥ " असंयतात्मना योगो दुष्प्राप्य इति वत्त ज्याचें चंचळ । स्थातें नाहीं प्राप्तिफळ । यतचित्त जो निर्मळ । स्थातें लाभ इपायें ॥ ६२ ॥ प्राप्तीं नाहीं प्राप्तिफळ । यतचित्त जो निर्मळ । स्थातें लाभ इपायें ॥ ६२ ॥ प्राप्तीं चाहीं प्राप्तिफळ । यतचित्त जो निर्मळ । स्थातें लाभ इपायें ॥ ६२ ॥ प्राप्तीचा तो उपाय कैसा । कैसा त्याचा भरंवसा । प्राप्ती होते थोडक्या दिवसा । चतुर्थोल्हासी परिसावे ॥ ६२ ॥ दुष्काम लोभ निजरोष मतंग मोह । त्यागोनि दुष्ट परमत्सरही विदेह । जे सत्थशील गुरुभक्त विरक्त झले । सद्योगसिद्ध मुनि ते भवपार गेले ॥ ६४ "

इानी आणि तत्वदर्शों ( म. गी. ४-३४ ) अथवा ज्ञान आणि विज्ञान (म. गी. ६--८ ) असा जो परोक्षापरोक्षज्ञानमेद मगवान श्रीक्रष्णांनी केलेला बाहे, त्याचे हें महा-संतकथित स्पष्टीकरण किती अमोलिक आहे ? षडि्पु-त्याग, इट वैराग्य आणि निःसीम गुरुभक्ति द्यांचें परोक्षज्ञानास पूर्ण सहाय असल्याशिवाय अपरोक्षज्ञानप्राप्ति होत नाहीं, अशा अर्थाच्या शेवटल्या स्ठोकाची श्रीमद्रगवद्गीतेशीं पूर्ण एकात्मता आहे ( म. गी. ३--३७, ३--४१; ४--३४ ते १९. ६--३३ ते ३६, १६--२१ ) असें कोण म्हणणार नाहीं ? आणि मगवद्रीतेतील स्थितप्रज्ञ ( म. गी. २--५५ ते ७२ ), परमश्वर मक्त ( म. गी. १२-२ ते २० ), ज्ञानी ( म. गी. १३--१ ते १७ ), गुणातीत (म. गी. १४--२२ ते २० ) ज्ञाणि देवी संपत्तिमान पुरुष ( म. गी. १६-१ ते ६) हे सारे महात्मे टढ वैराग्यशील, ज्ञानमार्गी, आणि संन्यासी मगवद्रक्त नव्हते, असे तरी कोगत्या तोंडानें म्हणतां येईल ?

#### मूत्र ३३ तस्मात्सेव ग्राह्या मुमुक्षुभिः ॥

आर्या. ऐसा मुमुक्षु जीवां, सर्वोत्तम भक्तियोग सांईचा ॥ सःदांत एकरूपी, आणिक सकलां सुसाध्यही आहे ॥

#### श्रीसाई लीला.

विवरण:—एकोणीस ते बत्तीस द्या चौदा सूत्रांत परमेश्वरूभ होव्यास भक्तियोगासारखा सुलभ मार्ग अन्य नाहीं, असें प्रथमत: पर्या करून प्रस्तुत सूत्रानें कल्पाणेच्छु पुरुषांनी आत्मोद्वारार्थ द्या भक्तियोग करून प्रस्तुत सूत्रानें कल्पाणेच्छु पुरुषांनी आत्मोद्वारार्थ द्या भक्तियोग कवलंबन करावें, असा उपदेश केला आहे. अर्थात् द्या चौदा सूत्रांचा हा संहार अखिल भगवद्गीतेच्या उपसंहाराशीं ( म. गी. १८--६४ ते ६ पूर्णत्वें एकात्मक आहे. टेवर्षिवर्य श्रीमद्रगंवद्विभूतिमन्नारदांचें ( म. गी. १ २६ ) भगवान् श्रीक्टणाशीं पूर्ण मत्तैक्य असल्टेंच पाहिजे, आणि ते क द्यांत शंका नाहीं. मगवद्गीतेच्या उपसंहारांतील " अहं त्वा सर्व पांग मोक्लविष्यामि मा शुच: ॥ '' द्यां अगदीं शेवटच्या शब्दांवरून गीतेक केवळ मुमुक्षुजनासाठीं आहे, हा सिद्धान्त सहजच प्रस्थापित होतो; आणि सूत्रांतील उपदेशहि त्यांच्याचसाठीं आहे; तेव्हां नारद व श्रीकृष्ण द्यांचा उद मिन्न कसा असणार ?

### सूत्र ३४ तस्याः साधनानि गायंत्याचार्याः ।

आर्या. भक्त्याचार्थीं कथिलीं, भक्तीचीं साधनें अनेक परी। ती साधन संपत्ती, साई मजला मिळो कुपें तुमच्या॥

विवरण:—सूत्र पंधरा ते चोवीस ह्या दहा सूत्रांत जी भिन की मकीची भिन्न छक्षणें सांगितलीं आहेत, ध्यांचा विचार करून नारदांनी स्वत:चें भक्ति-लक्षण सर्वोत्तम आहे, असें सोदाहरण दाखविलें आहे. परंतु जी भक्तीचीं साधनें, म्हणजे मुक्तोचीं उपसाधनें सांगणार आहेत, बार्ब सर्वांचें मतैक्यव आहे, ह्यास्तव येथें पंधराव्या सूत्रांतील मतमिन्नःवाची केलेला नाही. तथापि ह्यापुढील सूत्र पसतीस ते बेचाळीस ह्या आठ जो साधनविचार केला आहे, ध्यांतीठ साधनामध्येहि तरतमभाव मुळे ईश्वरभावनेनें सद्रुरुशरणागल होणें, ह्या अखेरच्या साधनासच दिलें आहे.

स्फुट विषय.

# सूत्र ३५. तत्तु विषयत्यागात्संगत्यागाच्य ।

आयां.

शब्दादिक विषयांच्या, मध्यें ज्ञानेंद्रियें सदा रमती । त्यांचा वीट मनाला, येवो भक्त्यर्थ सांइनाथ हरे ॥

विवरण. स्त्रोक्त विषयत्याग आणि संगत्याग हींच दोन आग मार्थने भगवान् श्रीक्वष्णांनी अर्जुनालो अगदीं प्रधमतः उपक्रमाध्यायांतच सांगितली असून विषय-स्मरणोद्भूत विषयसंग आत्मनाशकारक आहे (भ. गी. २--६२ व ६३) भसें ब्जाविलें आहे. त्याचप्रमाणें विषय आणि संग खांच्या हेयत्वावदल असा उपदेश करण्याच्या पूर्वी ज्या उपादेय गुणांचा उपदेश केला आहे (भ. गी. २-४५) ते (१) निस्त्रेगुण्य म्हणजे सर्वारंभपरित्यागी गुणातीतता, (२) निर्द्रहता म्हणजे मायोद्भूत विचारांतर्गत '' आहं, त्वं '' इत्यादि सकल दैताचा स्थाग, (३) नित्यसत्वस्थता म्हणजे अखंड ब्रद्धात्मैक्यभाव, (४) निर्योगक्षेम-वान् म्हणजे देहभावनात्याग आणि (५) आत्मवान् म्हणजे निजानंदनिमग्नता, हेच पांच पूर्ण संन्यासात्मक नैष्कर्म्यसिद्धिदायक गुण होत. असो.

भातां विषय आणि संग हा दोन शब्दांच्या अर्थांचा विचार करूं, म्हणजे मगवान् श्रीक्राण्णाच्या मताप्रमाणें साधकाला एकंदर हेय (त्याज्य) गुण काय आहेत, तें समजेल. विषय हा शब्द भगवद्गीतेंत एकंदर भाठ वेळ आलेला आहे (म. गी. २--५९, ६२, ६४; ४--२६; १५--२,९, व आलेला आहे (म. गी. २--५९, ६२, ६४; ४--२६; १५--२,९, व १८-२८, ५१). त्यापैकी फक्त चारच स्थळांवरून त्याचा अर्थ निष्पन्न होतो १८-२८, ५१). त्यापैकी फक्त चारच स्थळांवरून त्याचा अर्थ निष्पन्न होतो १८-१८, ५१). त्यापैकी फक्त चारच स्थळांवरून त्याचा अर्थ निष्पन्न होतो १८-१८, ५१). त्यापैकी फक्त चारच स्थळांवरून त्याचा अर्थ निष्पन्न होतो १८-१८, ५१). त्यापैकी फक्त चारच स्थळांवरून त्याचा अर्थ निष्पन्न होतो १८-१८, ५१). त्यापैकी फक्त चारच स्थळांवरून त्याचा आर्थ विषय जित्रा हो हे के पंचमहाभूतांचे वर्ध असा ठरतो की शब्द, स्पर्श, रूप, रस, आणि गंघ, हे जे पंचमहाभूतांचे गुण आहेत त्यानाच विषय म्हणतात. हे विषय जिवाला त्याच्या ज्ञानेंद्रियांनो समजतात आणि विषयेंद्रियसंयोगाची किंवा वियोगाची ही अहंकारमूलक म्हणजे रेहोऽहंभावमूलक मनाची प्रीति (आसक्ति) तिलाच संग म्हणतात. झा संगालाच इच्छा, काम असे पर्याय शब्द आहेन, व झाच कारणास्तव काम ना मनःसंकर्कोद्धूत आहे (म. गी. ६--२४) असें म्हटलें असून " न किंचिदांपि

#### भोसाई लोला.

र्चतयेत् " (भ. गी--७--२५) ही आज्ञा पूर्वी सांगितलेल्या (भ. चतयत् " (म. माधनार्ध आहे, द्याविषयीं शंका घेण्याचें आता का २-६२) संगत्याग साधनार्थ आहे, द्याविषयीं शंका घेण्याचें आता का २-६२ ) सगायाग साम प्रयोजन उरले नाहीं. अर्थात् ज्ञानेंद्रियांचें सर्वच विषय आधिभौतिक अस्त्र प्रयाजन उरल गाला. मुळें प्रत्येक साधकाला सकल आधिभौतिक विषय समूळ त्याज्यच ठता मुळ अत्यक तावना अपरिहार्य प्रारब्ध प्राप्त असलेल्या आधिभौतिक कर्माक्षि इतर कोणत्याही आधिभौतिक कर्मांचा मनांत नुसता विचार सुदा आज उपयोग नाही, असा जो येथवर केलेल्या विचारावरून भगवद्गीतेचा मध्य ठरला, तोच प्रस्तुत सूत्राचा अर्थ आहे; आणि प्रारब्धकर्म अपरिहार्यला सहजच मनःसंकल्पाशिवायही अवश्य घडणार असल्यामुळें त्याचांही कि मनांत अणण्याचें प्रयोजन नाहीं. सारांश भगवद्गीतेप्रमाणें, आणि त श्रीनारदांच्या ह्या चौऱ्याशीं भक्तिसूत्रांप्रमाणें साधकाला बुद्धिपूर्वक अवश्य कां असे कोणतेही आधिभौतिक कर्म नाहीं. प्रारब्याच्या हवालीं देह करून जि आत्मोनतीच्या मार्गास लागावें, हाच मनुष्य देह निर्माण करण्यांत ईश्वराचा हेतु आहे.

संग हा शब्द भगवद्गीतेंत एकंदर अकरा वेळ आलेला आहे; याचा स्पष्टार्थ कोठेंच सांगितलेला नाही. तथापि आम्ही केलेला अर्थ कोणा अमान्य होण्याचें कारण नाहीं असें वाटतें.

विषयेंदियसंयोगासक्ति किती घातक असते, तें श्रीमद्भागवतांतील श्लोकांत सांगितलें आहे, तो श्लोक असा आहे:----

कुरंग मातंग पतंग भूंग मीना हताः पंचभिरेव पच । एकः प्रमाधीस कथं न हन्यते यः सेवते पंचभिरेव पंच॥

### ( अर्थ--आर्या. )

हरिणा मंजुल शब्दचि, स्पर्शाची लालसा गजा मारी ॥ रूपाच्या लोमानें, पतंन मरतो तसाचि मुंग रसें ॥ १॥

गंधास्तव मीन मरे, ऐसे एकैक विषय मारक हे ! पांचही सेवी जो नर चुके तया मरणतें कसें सांगा ॥ १ ॥

वासे-पारध्यांच्या पाच्यांच्या मंजुळ शब्दास भुलून हरिणे त्यांच्या जाळयांत सांपड-तात. मिथ्या हत्तिणीच्या संगेच्छेनें गज खाडधांत पडतात. दीपादिकांच्या प्रकाशास भलन पतंग प्राणास मुकतात. मधुर-रस-लोभानें अमर कमलांत मरून पडतात. बाणि शामिषाच्या गंधामुळें मासे कोळ्यांच्या जाळ्यांत सांपडून मृत्यु पावतात.तेव्हां एक एक ज्ञानेंद्रियाधीन होणेंही जर असें मारक आहे; तर मग पंचज्ञानेंद्रियांच्याद्वारें सकल पांचही विषयसेवन करण्याची इच्छा धारण करणारा मानव प्राणी मरणापासून सुटावा कसा ? हा अर्थ मनांत आणून भगवंतांनी अर्जुनाला उपऋ-बाध्यायांत ( भ. गी. २-४५,५५ ते ७२ ) सांगितल्याप्रमाणें पुनः उपसंहारा-व्यायांतही (भ. गी. १८-३८) विषयेंद्रियसंयोगजन्य सुख राजस म्हणजे देहाभिमानमूलकत्वास्तव आसुरी (भ. गी. १६-४) आहे, असें सांगून त्या सुखाचा काम आणि तज्जन्य कोध व लोभ हे नरकगामी ( भ. गी. १६-२१) असल्यामुळें प्रत्येक साधकानें त्यांचा त्याग अवश्य केला पाहिजे, असें बजा-बिर्टे. आहे. भगवद्गोतेंतील अध्याय आठ आणि दहा ते पंधरा खेरीज करून इतर सर्व अध्यायांत मिळून ह्या कामत्यागाचा तीस बत्तीस वेळ उपदेश केलेला अस्न " ॥ धर्माविरुद्धो भूतेषु कामोऽस्मि भरतर्षभ ॥ " हा ( भ. गी. ७-११) एवढाच काय तो त्याला अपवाद आहे; आणि तो धर्माविरुद म्हणजे मनुस्मृत्यविरुद्ध ( भ. गी. ४-१; १६-२३,२४. ) असलेला कोणताही काम (इच्छावासना) आधिभौतिक नाहीं, हा सिद्धान्त सर्वथा अबाधित आहे. द्याच कारणास्तव भगवंताला प्रियतम असलेले युक्ततम भक्त " सर्वारंभपरित्यागी " असतात ( भ. गी. १२-२, ६, ७; १३-२०); भाणि जीवन्मुक्त गुणातीतही तसेच (भ, गी. १४--२५) असतात. अर्थात् सिद्धांची अथवा मुक्तांचीं जी स्वरूप लक्षणें असतात, तींच प्रायः साधकांची अवस्य साधनें होत, हें लक्षांत आणून " सर्वारंभपरित्यागी " म्हणजे कम संन्यास करणें, हें प्रश्येक मुमुक्षूचें आद्य कर्तव्य आहे. अनुगीतेंत भगवद्गीतेचा

स्पष्टार्थ प्रकारांतरें सांगत असतांनाही भगवतांनी अर्जुनास जो असाच उपले केला आहे, तो द्वितीय सूत्राच्या विवरणांत समूळ दिलेला आहे, व तोच अ आम्हांला सर्वथा कबूल आहे; कारण भगवद्गीतेचा सत्यार्थ भगवान् श्रोछणा. लाही कळला नाहीं, अथवा श्रीकृष्णांनीं अनुगीताप्रसंगी अर्जुनाला कांही तो थापा मारिल्या, अशा आसुरी समजुतीनें आम्हांला भगवद्गीतेचा अर्थ करावयात्र बाही नाही तर '' विनायकं प्रकुर्वाण: रचयामास वानरम्'' असा प्रकार होज आम्ही श्रीकृष्णमान्यतेलाच मुक्ं!

#### भागवत वाचावयास अधिकारी लागतोः

टाकोनियां संसार आस्था । जो लागला भक्तिपंथा । तोचि अधिकारी भागवता । परमार्थी ग्राहक ॥ ७५८ ॥ ज्याचे पोटीं संसार चिंता । तो कथा ऐकतांचि दुश्चिता । चित्त चिंतीं ज्या ज्या अर्थों । तो सर्वथा तेथें असे ॥ ७५९ ॥ चित्त जंव नाहीं सुचित । तंव न कले श्रीभागवत । गुरु वांचूनि श्रीभागवतार्थ । नव्हे प्राप्त प्राण्यासी ॥ ७६० ॥ जो संसारा पासोनि विरक्त । गुरुचरणीं अति अनुरक्त । त्यासीच प्रावला एक परमार्थ । कले भागवत तयासी ॥ ७६१ ॥

(ए. मा. म० १० स्रो. ३७.)

303

#### स्फुट विषय

### आतां तरी याल का ? शार्दूलविक्रीडित.

साई धांब कसाद्दि पाव मजला ये शांति द्याया स्वरें। सारें विश्व गमे निरर्धक पहा या वासुदेवास रे॥ तूझ्यावीण, म्हणोनि मी विनवितों दोन्हीं करां जोडुनी। श्रीसमा, पुरुषोत्तमा झडकरी दे दर्शना धांवुनी ॥ १ ॥ मैंबा बोक अमोल बोलत बसे, वेणूस तो वाजवी। बासूदेव जसा, तशी मधुरता वाचेंत माझ्या हवी ॥ सौख्याच्या नलिनीं जसा भ्रमर तो तारा जशी अंबरीं। दावी निश्वल आवढी मजसि तूं, तूझीच इच्छा करी ॥ २ ॥

#### स्वागता-वृत्त

भेट देइ मजला भगवान । लागलें मजसि रे तव ध्यान ॥ तूजवीण मज कांहिं सुचेना । कों न येइ भगवंत कळेना ! ! ॥ ३ ॥

#### शार्दूविक्रीडित वृत्त.

मेमा पाहुनि ईश हो मम असा भक्तींत माझ्या रमा। यावे आपण द्यावि भेट मजळा याची न मी नाके मा॥ देवा निर्दय होडनी मम असा हा अंत पाहूं नका। आशेनें अति एकदांच पुसतों आतां तरी याळ का ॥ ४ ॥

### ॥ श्री साईनाथार्पणमस्तु ॥

मभुआळी, वसई, जि. ठाणें. वासुदेव लक्ष्मण गवाणकर ता. २९1५।१९२९

१ स्वर्ग २ डक्ष्मी, कमला.

|                                            | ₹.           | आ.   | चै  | स्थानच<br>इ. |     |
|--------------------------------------------|--------------|------|-----|--------------|-----|
| त्री शिलक १८४८ अखेर                        | ( second the | 1    |     |              | अग. |
| पीरियल बॅक ऑफ इंडिया सेव्हींग शाखेंत       | 903          | 6    | 0   |              |     |
| हातीं                                      | 96.9         | s    | 9   | 9962         | 1   |
| री सिक्युरिटीज होअर्स वगैरे हाके १८४८ अखेर |              |      |     | 1.000        | 93  |
| दर्शनी रु. २३६०० च्या ( पडलेली किंमत.      |              | 11   |     | 20309        |     |
| बी मासिक वर्गणी<br>,, बार्षिक वर्गणी       |              |      |     | 400          | 90  |
| » भक्तांचें धर्म कृत्य                     |              |      |     | 699          | 95  |
| ·· 먹긴 ··· 역 ··· 영··역                       |              | 8713 | 0   | 52           | 6   |
| , कायम कंड                                 |              |      |     | 663          | •   |
| ,, कोठी                                    |              |      |     | 4490         | 94  |
| ,, <b>प्</b> जा                            | 14 1         | 15 4 | 141 | 909          | 5   |
| "रोषणाई                                    | 36. 8        | 27   |     | 98           | 6   |
| , किरकोळ                                   |              |      |     | 89           | 94  |
| ,, घोडा                                    | 124534 115   | A AR |     | 95           | Ś   |
| " दक्षिणा                                  | and the      |      |     | ف            | 98  |
| , व्याज                                    |              |      | 1   | 96           | 0   |
| , सगुणोपासना                               | at here      |      |     | ६७८          | 0   |
| , तसलमात<br>, मुंबई ऑफिस                   | 12           |      |     | 93           | 0   |
| , नंदादीप                                  |              | 14   |     | 9955         | 4   |
| , सीद्छवार                                 | 1.0          |      |     | 50           | 99  |
|                                            | man 1        |      |     | ۲            | 99  |
|                                            | एकूण         |      | 1   | 0            | 92  |

फंडाच्या सिक्युरिटीज ( रोखे ) व होअर्स मी पाहिले आहे व तो बरोबर आहे. र. २०३९१-१५-किंमतीचे होते त्यांतून ६ टक्के वॉर लोन पाकलें त्याची रक्का इ. ६६०० बाद करतां बाकी रक्कम इ. १३७९१-१५-० राहते, तींत चालू सालीं चेतलेल पोस्टल स्टिफिकेटची व ३'/२ टक्के सरकारी नोटांची किंमत इ. ४७१०-६-९ मिळविल

Bombay 6 March 1929

(Sd.) J. K. Parulkar. Certified Auditor. १८४९ बा जमाखर्षाचा आहावा.

| Turball                                     | <b>5</b> .  | err.  | 4              | 8.          | आ.   | \$  |
|---------------------------------------------|-------------|-------|----------------|-------------|------|-----|
| भी भक्तांचे भमेकृत्य                        |             |       |                | -           |      | -   |
| 6761                                        | Profiling   |       |                |             | 10   | •   |
| 031                                         | 1.573       |       |                | 100         |      | 9   |
| STO VILE                                    |             |       |                | 304         | 3    | ş   |
| 1454                                        |             |       |                |             | 1 45 |     |
| बोहा                                        |             |       |                | 90          | 1    | ş   |
| ूँ दक्षिणा                                  |             |       |                | 344         | 1 12 | 0   |
| , नेवच                                      |             |       |                | 9.0         |      |     |
| , पंगार                                     |             |       | 1              | 1           |      |     |
| ,, पुणी                                     |             |       | 1              | 1 30        |      |     |
| 30747415                                    |             | 1     |                | 6           | -    |     |
| मंबई आफिस                                   |             |       |                | 49          | 9 9  |     |
| , नंदादीप                                   |             |       |                | 9           |      |     |
| हायम फंड                                    |             |       | 1              | 299         |      |     |
| " सादिलवार                                  |             | 1.5   | 11             | 9           | 1    |     |
| ,, तसलमात                                   |             |       |                | 922         | 1 .  | 1   |
| "सामान खरेदी                                |             |       |                | 4           | 1    | 1   |
| ,, पुणे आफिस                                | 1997 B. 1.  | 1.5   | F              | 1 2 3 1     | -    | 2   |
| , मशीद खर्च                                 | 611.2       |       | 1.             | 1           | e    | 9   |
| "सिक्युरिटीज वगैरे (पडलेल्या किंमतीप्रमाणें | 1.1         |       |                | 1 Section 1 |      | 1   |
| प्रवीच्या (कायम फंडाच्या)                   | N ROS       | 175   |                | 112 424     | 1    | 1   |
| श/२ टक्के सरकारी नोटा दर्शनी ह. २००         | a Beach     | 18    | 1              | difference. |      |     |
| ध्टक्के म्युनिसिपल लोन्स द० ह. ३०००         |             |       |                |             |      | 1   |
| पोस्टल कॅश सटिफिकेटस द० रु. १३७००           | 1. 1. 1. 1. | 10    |                | 13.123      |      | 1.0 |
| मारा केंद्र मेंन केंद्र दं ह. १३७००         | 1.000       | 1     | -              | And Store   | -    | 1   |
| मराठा प्राव्हीडेंट फंड शेअर्स. १००          | 9305        | 9 9   | 4              | 0           |      | 1   |
| बालू साली पोस्टल सर्टिफिकेटस                |             |       |                |             |      |     |
| घेतली दर्शनी रु. ६५०                        |             | •     | 2              | 0           |      | 1   |
| sil                                         | 50          | •     | •              | •           | 1    |     |
| ३/२ टक्के सरकारी नोटा दर्शनी इ. ४५००        | 386         | Ę 9   | •              | 9 9640      | 2    | 5   |
| 04055                                       |             |       |                |             |      |     |
| वा शिलक १८४९ आखेर                           | etc.etc.    |       |                |             |      | 1   |
| इंपीरियल बॅक ऑफ इंडिया सेव्हींग शाखेंत      | 492         | 6     | 6              | 9           |      |     |
| " " हाती                                    | 960         |       |                | 3 683       | 4 9  | 49  |
| -                                           |             | कूण व | ते <i>री</i> ज | 1 3224      | 00   | 8   |

#### **दासगण्**, अध्यक्ष.

.

G. K. GADGIL. BAR AT LAW चिटणीस.

G. R. DABHOLKAR खजीनदार.

श्रीसाई लीला

### श्री साईसञ्चरित

या श्रीसाईलीला मासिकांत प्रसिद्ध होत असलेल्या हेमाडपंत विरक्ति श्रीसाईसच्चरित नामक ओबीबद्ध ग्रंथाचा गेल्या जोड अंकांत ५१ वा अज्यात प्रसिद्ध झाला. आतां फक्त एक म्हणजे शेवटचा बावन्नावा अध्याय प्रसिद्ध होने राहिलेला. या अंकीं प्रसिद्ध होऊन श्रीसाईसच्चरित ग्रंथ आतां संपूर्ण झाला आहे. पूर्वी जाहीर केल्याप्रमाणें या ग्रंथाच्या शिलकी छापील प्रती शिल्की छापेल फॉर्मामधून वेगळ्या करून होतील तेवढीं या सबंघ ग्रंथाची बुकें बांधवून क्ष श्रीसाई लीला ऑफिसांत विक्रीस ठेवण्यांत येतील. या ग्रंथाची पृष्ठें सुमारें ९०० होतील व यांत आरंमापासून ग्रंथ प्रसिद्ध होईपर्यंत श्रीसाई लीलेंत प्रसिद्ध झालेली सर्वे छाया चिन्नें व देखावे दिले जातील. पूर्वीं कळविल्याप्रमाणें ग्रंथाचे किंमत रुपये ३ ठेविली आहे.

४१५ महिन्यांत पुस्तकें बांधून तयार होतील. पुस्तकें बांधली जतांच आहक होऊं इच्छिणारास व्ही. पी. नें. रवाना होतील. कांहीं लोकांनी यापूर्वींच आपली नांवें व पत्ते इकडे नोंदविले आहेत. त्याखेरीज ज्या कोणान हा प्रंथ पाहिजे असेल त्यानें आपलें नांव व पत्ता खाली सही करणार यांजको बकर नोंदवावा. प्रंथाच्या एकंदर प्रती फार तर दोनरों किंवा तिनरों छापला जातील व त्या मागणीच्या अनुक्रमानें पाठविण्यांत येतील.

# गोविंद रघुनाथ दाभोळकर

श्रीसाई लीला कार्यालय '' सैंटमार्टिन्स रोड, मु. वांद्रें. मुंबई सबर्बन जिल्ल'

660

# के॰ गोविंदराव रघुनाथ दाभोळकर

कं. गोविंदराव रघुनाथ दाभोळकर, रिठायर्ड रेसिडेंट मॅजिस्ट्रेट वांद्रे, गंस सोमवार तारीख १५ माहे जुलै १९२९ रोजी दुपारी पावणेतीन वाजतां एकाएकी इदयक्रिया बंद होऊन देवाज्ञा झाली, द्याबदल वांद्रें येथील आबालवृद्धांस अयंत दु:ख होत आहे एवढेंच नाहीं, परंतु त्यांच्या प्रेमळ व सात्विक स्वभावा-मुळे ज्यांचा ज्यांचा त्यांच्याशी संबंध आला त्यांच्या निधनाची वातमी कल्ल्याने दु:ख झाल्यावांचून राहाणार नाहीं.

#### त्यांचा जन्म व बालपण.

त्यांचा जन्म सन १८५९ साली मार्गशीर्ष शु. ५ रोजी ठाणें जिल्ह्यां-तील केळवें माहीम मुक्कामी कुडाळदेशस्थ गौड ब्राह्मण ज्ञातीत झाला. त्यांचे बहील हे फारच देवमक्त होते व विशेषेंकरून श्री शंकरमक्त होते. त्यांस एक बंधू होते व ते शाळामास्तर होते. परंतु तरुग वयांतच मरण पावले. वडि-लंप्रमाणें के. गोविंदराव हेही लहानपणीं देवभक्त होते व त्यांनी लहानपणापासून श्री मारुतीची उपासना विशेष आवडीनें केली. त्यांचे आजे हे श्री बदरीनाराय-णाचे दर्शनास गेळे ते परत घरी आले नाहींत. त्यांच्या वयाचे तेविसावे वर्षी स्यांचे बडील वारले. स्यांची घरची स्थिति अत्यंत गरीबीची होती. त्यामुळें त्यांचें ल्हानपणचें शिक्षण त्यांस फार श्रमाने करावें लागलें. मराठी शिक्षण त्यांचे रहाते गांबी संपल्यावर त्यांना इंग्रजी शिक्षणासाठी त्यांच्या बंधूनी पुणे शहरी ठेबिलें. तेथे थोडक्या पैशांत फार श्रमानें त्यांस शिक्षण घेणें भाग पडलें ह्याप्रमाणें इंग्रजी पांचवी इयत्ता ( स्या वेळची पव्ळिक सर्व्हिस परीक्षा ) ते पास झाले. परंतु त्यानंतर ख्वकरच त्यांस पुढील अभ्यासकम सोडावा लागला, व पुन्हां त्यांस घरी येऊन रहाणें भाग पडळें. जरी घरची स्थिति अत्यंत गरीबीची होती तरी त्यांचा स्वभाव <sup>ल्हानपणा</sup>पासून उदार असल्यामूळें गांवांतील गरीबगुरिबांची मुलें गोळा करून ल्यांस आपल्या वरी आणून घरांत असेल तें खावयास देत असत. बामुळें कधी कथी खांस त्यांच्या चुलतीकडून मारही खावा लागे; परंतु त्यांनी तो स्वभाव मुळीच सोडला नाही.

#### त्यांचें तरुणपण.

घरच्या अत्यंत गरीब स्थितीमुळें व दुसरें कांहीएक उदरनिर्वाहा साधन नसल्यामुळें त्यांस नोकरीची अत्यंत जरूर भासली व थोडयाच दिवसांत कै. साबाजी चिंतामण चिटणीस ( त्या वेळचे ठाणें जिल्ह्याचे डेप्युटी इन्स्पेक्टर) द्यांच्या मदतीने त्यांचे रहाते गांवी त्यांस आठ रुपयांची शाळामास्तरची नोक्ती मिळाली. ती नोकरी त्यांनी उत्कुष्ट रीतोनें कांहीं दिवस केली व त्यांची हुपारी व चांगुरु स्वभाव के. साबाजीराव यांच्या दृष्टोत्पत्तीस आल्यामुळें त्यांची कै. गोविंदरावांवर फारच मेहरबानी बसली. पुढें थोडयाच दिवसांनी के. साबा-जीराव द्यांस कुलाबा जिल्ह्यांत मामलेदारची नोकरी मिळाली. व त्यामुळे के. साबाजीराव हांनी के. गोविंदरावांना कुलाबा जिल्ह्यांत तलाटीचे जागेवर नेमले. तेथें त्यांची विशेष हुषारी त्या जिल्ह्याचे कलेक्टर सिंक्लेयर साहेब द्यांच लक्षांत भाली व त्यांनी त्यांस आपल्या ऑफिसांत इंप्रजी कारकुनाची पंचवीस रुपयांवर नेमणूक केली. एवढा जरी थोडा पगार त्या वेळेस त्यांस होता व कुटुंब जरी बाढतें होतें तरी त्यांचा वृत्ति फार आनंदी असे व गोरगरीबांचा परामर्घ घेण्यांत त्यांस फारच उल्हास वाटत असे. त्यांचा स्वभाव फार मेहनती असल्यामुळें ब आपल्या कचेरीतील कामासंबंधानें फारच कर्तव्यदक्षता असल्यामुळें कलेक्टर सहिबांची ल्यांच्यावर दिवसानुदिवस फारच मेहरबानी वाढत गेली ब थोडवाच दिवसांत त्यांची रेव्हेन्यू खाग्याची परीक्षा पास झाल्यावर त्यांस महाड येथें अवल कारकुनाचे जागेवर नेमलें. परंतु सिंकलेअर साहेबाची बदली पुढें ठाणें जिल्ह्यांत झाल्यावर त्यांनी मुद्दाम सरकारचे मंजुरीनें आपल्या बरोबर के गोविंदराबांस ठाणें जिल्ह्यांत बदलून घेतलें व त्यांस फॉरोस्ट सेटलमेन्टचे कामावर बढतीची जागा देवबिली, त्या जागेवर काम फार मेहनतीनें व कुशल तेनें कोल्यावर त्यांना धोडयाच दिवसांनी भडोच मुक्कामी दुष्काळ कामावर नेमिलें, तेथें त्यांच्याकडेस गोरगरीबांस अन्न वाटणें व योग्य म्हणजे पूर्वी सधन असटेले, परंतु दुष्काळामुळे अत्यंत शोचनीय स्थिति प्राप्त झाली असतांही अन न मागणारे अशा लोकांचा कार बारकाईनें तपास करून त्यांचे घरीं जाऊन त्यांस अज वाटण्याची बिशेष सेवा केली. त्यामुळें तेथील प्रजेचें त्यांचेवर फारच प्रेम

बनलें. हा निरपेक्ष भगवरसेवेमुळें त्यांस लवकरच म्हणजे १९०१ साली कायम मगलेदारची जागा शहापूर गांवी सरकारांतून मिळाली. त्यानंतर १९०३ ते मगलेदारची जागा शहापूर गांवी सरकारांतून मिळाली. त्यानंतर १९०३ ते सालपावेतों बांद्रें थे रेसिडेंट मॅजिस्ट्रेट फर्स्ट क्लासचे काम व्यांनी १९०७ सालपावेतों बांद्रें थे रेसिडेंट मॅजिस्ट्रेट फर्स्ट क्लासचे काम व्यांनी १९०७ सालपावेतों बांद्रें थे रेसिडेंट मॅजिस्ट्रेट फर्स्ट क्लासचे काम व्यांनी हेलें व कारच लीकिक संपादन केला. त्या वेली वांद्रें यथे मुसलमानांच्या दोन केलें व कारच लीकिक संपादन केला व सर्व मुसलमान लोक त्यांचेवर की, दोन्ही पार्टींचा विश्वास संपादन केला व सर्व मुसलमान लोक त्यांचेवर वहे प्रेम करीत की, त्यांना आणून पानसुपारी केल्याशिवाय ताबूत काटीत तसत. त्याचप्रमाणें सर्व जातीचें प्रेम त्यांचेवर होतें व विशेषेंकरून लिधिण्यास आनंद बाटतो की, बांद्रें येथील वकील व पोलीस द्यांचें सुद्धां त्यांजवर अत्यंत प्रेम होते. व तें प्रेम ज्यांनी ते रिटायर्ड झाल्यावर त्यांस पानसुपारी देऊन व फोटो बगैरे घेऊन व्यक्त केलें. एवढेंच नव्हे तर त्यांच्या निधनानंतर स्मशानयात्रेत स्वतः भाग घेऊन भजनीं मेळे लावून पूर्णपणें निदर्शनास आणल्ये.

१९०७ सालीं स्यांची बदली मुरबाड, आनंद ( खेडा जिल्हा ) बोरसद ( खेडाजिल्हा ) येथें झालो व तेथून १९१० सालांत वांद्रें येथें रेसिडेन्ट मॅजि-स्ट्रेटच जाग्यावर पुन्हा त्यांची नेमणूक झाली व त्या जागेवर १९१६ मार्च अखर पावतों ते होते व स्यानंतर ते रिटायर्ड वांद्रें येथेंच झाले.

# श्री सद्रुरू सांईबाबांची भेट.

के. गोविंदराव हे १९०३ ते १९०७ सालांत वांदें येथें असतांना त्यांचा विश्वेष स्नेह के. हरि सीताराम दीक्षित सालिसिटर ( ऊर्फ भाऊसाहेब दीक्षित ) द्यांच्यावरोवर जमला होता. ते दोघेजण श्री भगवद्गीता वाचीत असत व त्यांचा असा संकेत झाला होता की, दोघांपैकी कोणास जर कोणी महाल्मा पुरु भेटला तर एकमेकानी एकमेकांस त्यांची वातमी ताबडतोब द्यावयाची. या संकेताप्रमाणें के. भाऊसाहेब दीक्षित यांस १९०९ साली के. नानासाहेब चांदोरकर ( त्या वेळी असलेले डेप्युटी कलेक्टर ) यांचे द्वारें श्री क्षेत्र शिरडी चेंथील श्रीसद्वुरू साईबाबांचें पहिले प्रथम दर्शन झालें व त्यामुळें त्यांस फारच समाधान वाटलें व अन्ना अलीकिक महात्म्यांचें दर्शन के, गाविंदरावांस ( द्यांस

भाऊसाहेब दीक्षित व बहुतेक मंडळी अण्णासाहेब दाभोळकर असें म्हणत अस्त घडवावें म्हणून त्यांनी आपल्या दर्शनाची सर्व हकीकत के. अण्णासाहे ज दायो. ळकर यांस आनंद मुक्कामी ते रेसिडेन्ट मॅजिस्ट्रेट असतांना कळविले. क वाचून के. अण्णासाहेबांस श्री साईबाबांचे दर्शनाची अत्यंत उत्कंठा लागली, त्यामुळें त्यांनी एक महिना रजेचा अर्ज उत्तर भाग कमिशनर साहेबांस केला परंतु सध्यां रजा देतां येत नाहीं असें त्यांस उत्तर मिळालें. थोड़या दिवमांत्र कमिशनर साहेबांचा मुक्काम आनंद येथें आला व के. गोविंदरावांनी खांब प्रत्यक्ष गांठ घेऊन आपणास वांद्यास तरी बदला अशी विनंती केली. परंतु का शनर साहेबांनी तीही विनंती नाकारली. कारण वांदें येथें दोन वेळ त्यांनी मंकि स्ट्रेटचें काम केलें होतें व पुन्हा त्याच आगेवर तिसऱ्यानें नेमणें योग्य दिसत नाही. के. गोविंदरावांस तर श्रीसांईवावांचे दर्शनाची फारच उत्कंठा लागली होते. व त्यामुळें श्रीगुरु माउलीचें अंतःकरण कळवटलें व त्यांनीं अघटित घटना केले कमिशनर साहेबांचा मुक्काम आठ दिवसांत एकदम आनंदहून ठाण्यास आला व तेवढ्यांत एका असिस्टंट कलेक्टर चे अकस्मात मृत्यूमुळें वर्गावर्गी करितां वांद्राची जागा पुन्हां खाली पडली, व त्यामुळें ताबडतोब कमिशनरनें तारेन के गोविंदरावांस बांद्रे येथें तिसन्याने रेसिडेन्ट मॅजिस्ट्रेट नेमिलें. त्या आगेब चार्ज वेतल्याबरोबर के. गोविंदरावांनी दहा दिवसांची किरकोळ रजा वंउन ताबडतोब आपल्या सर्व कुटुंबामह श्री सद्रुरू सांईबाबांचें प्रथम दर्शन वेतले न्या वेळच्या भेटीचा आनंद काय वर्णन करावा. श्रीसदुरू माउलीनें सूचक रूपाने खांचा पूर्व इतिहास सर्वादेखत सांगितला. त्यायोगेंकरून के. गोविंदराव तर थक्कच झाल व पुढें श्रीसद्र रूरायांचे त्यांचेवर एवढें प्रेम बसलें की, त्यांनी <sup>त्यांस</sup> भाडपंत हा किताब दिला, व त्यांचेकडून श्रीसाईसच्चरिताचे ५१ अध्याय पुर करून चेतले व त श्रीसांईलीला नावाचे मासिकांत प्रसिद्ध झाले आहेत. शेवटबी ५१ वा अध्याय हा निधनापूर्वी दोन दिवसच अगोदर त्यांनीं छापावयास पार्ठ बिला, व हा माछा आता शेवटचा अध्याय म्हणून त्यांनी आपल्या कांही स्तेही व नातलगांस निधनापूर्वी दोन तीन दिवस कळविलें होतें. त्यांनी १९१६ साली चन्जन वेतल्यापासून आपळे आयुष्य परमार्थपर व परोपकारार्थ वेचिले.

ते रिटायर्ड झाल्यावर त्यांच्या काही स्नेहांनी त्यांचेसाठी नोकरीची खट-बट संस्थानांत चालविली होती; परंतु त्यांनी ह्या संबंधानें श्री साईबाबांची आज्ञा बावी असें मुचविल्यावरून त्यांचे स्नेह्यांनी उघड श्री सीईबाबांस त्या संबंधानें प्रश्न विचारला. श्री साईबाबा म्हणाले की, आतां त्यांनी आमची नोकरी करावी प्रश्न विचारला. श्री साईबाबा म्हणाले की, आतां त्यांनी आमची नोकरी करावी दूसरे कोजाची करू नये. ह्या आहेप्रमाणें आजतागायत म्हणजे त्यांचे निधन बुगापावेतों त्यांनी तनमनधनानें श्री सद्रुरु साईबाबांची अत्यंत सेवा केली व ह्या सेवेचे कल की काय म्हणून त्यांस कोणत्याही प्रकारची हालअपेष्टा सहन न करितां, चालतां बोच्तां व त्यांचीच सेवा करितां करितां मरण आलें.

खांच रोजचे भगवत्सवेचे नियम फार असत. स्नानसंध्या आटपल्यावर श्रीगुरु चरित्र वाचणें, श्री विष्णु सहस्रनामाचे पाठ करणें, श्री एकनाथी माग-वत व रामायण वाचणें व कांहीं उपनिषदें व श्रीमद्भगवद्गीता वगैरे अध्यात्मिक ग्रंथांचा अभ्यास करणें हा परिपाठ होता. अलिकडे एक महिना ते दररोज श्रीकृष्ण निधनाचा श्रो एकनाथो भागवतांतील विसावा अध्याय मोठ्या प्रेमानें बाचीत असत व आपल्या कुटुंबास व मुलींस वांचून दाखवीत असत. हे सर्व नियम पाळून ते श्री शिर्डी संस्थान, श्री सांईलीला मासिक वगैरेचीं सर्व कामें करीत असत. ते आपल्या कामाची रोजची डायरी मोठ्या नाजूक रीतीनें टिपून ठेवीत असत.

कोगोही श्रीमंत अथवा गरीब मटावयास आला असतां आपला वेळ खर्च करून त्याचे बरोबर फार प्रेमानें बोल्त असत. दिवसांतून कमीत कमी ते १२ तास काम करात असत व त्यांचो वृत्ति सदैव आनंदी असे. त्यांना कथा-कार्तनें ऐकण्याची फारच हौस असे व पुष्कळ वेळां आमंत्रणाची वाट न पाहनां आपण होऊन अति उत्सुकतेनें एकावयास जात. गरीब विद्यार्थांस शिक्षणाकरितां त्यांनी पुष्कळच मदत केलेली आहे. व कोणी कांहीही त्यांचकडे मागावयास आख्यास ते केव्हांही नकार देत नसत

ते गरीबीतून वाढल्यामुळं गरीबांच्या अडचणी त्यांस बरोबर समजत असत. व गरीबगुरीवांवर त्यांचें फार प्रेम असे. त्यांजला भेटावयास कोणीही आल्यास त्याला कांही तरी खावयास दिल्यावांचून त्यांच्यानें राहबत नसे. त्यांचे स्नेही सर्व जातीमधून पुष्कळ आहेत व जे जे गृहस्थ मुसलमान, पाशी, मिक त्यांचे निधनानंतर भेटावयास आले त्यांचे नेत्रांतून सारखे अश्रु निघाले.

अशा प्रकारें कै. गोविंदरावांनी प्रपंच साधून परमार्थही उत्तम प्रकार साधला. ब अशा गृहस्थाच्या अकाली मृत्यू मुळे सर्वांना फारच हळहळ गल आहे. परंतु श्री तुकाराम महाराजांचा उपदेश '' ठेविलें अनंतें तैसेंचि राखे चित्ती असों दावें समाधान '' हा हृदयांत धरून समाधान मानून घेतला. शिवाय दुसरा मार्ग नाही.

त्यांचे मागें त्यांच्या सुशील पत्नी रखुमाबाई ह्या हयात आहेत व त्यां आपल्या पतीस प्रपंच व परमार्थांत आजन्म उत्तम प्रकारें मदत केली व त्यांजव जरी हा दुःखाचा डोंगर कोसळला तरी धैर्य धरून सहनशीलतेनें त्या तो सोशेत आहेत

त्यांस एकच चिरंजीव आहेत. त्यांचें नांव गजाननराव व ते नॅशनल मेडिकल कॅल्लेजचे शेवटचे वर्गात आहेत.

यांचे एकंदर चार जांवई आहेत. व ते सर्व मुंबई युनिव्हर्सिटीचे प्राजु एट आहेत. त्यांपैकी रा. रा. यशवंतराव जनार्टन गाळवणकर हे मुंबई सेकेसी एटमच्यें होम डिपार्टमेंटचे सुपरिटेंडेंन्ट आहेत.

दुसरे रा. रा. दिनकर दामोदर देसाई हे चांदा ( मध्यप्रांत ) ये असिस्टंट सर्जन आहेत. व तिसरे रा. रा. रामचंद्र रामकृष्म सामंत हे अरनावे येथें जमीनदार आहेत. चौथे रा. रा. राजाराम केशव वालावलकर हे अकौटंच

त्यांची पांचवी मुलगी कु. दुर्गाबाई ह्या मेडिकल कॉल्जेजांत एम्. <sup>बी.</sup> बी. एस् शेवटच्या वर्गाच्या परीक्षेसा एकदोन महिन्यांत बसणार आहेत.

हाप्रमाणें के. गोविंदरावांनी इहलोकीची यात्रा प्रपंच व परमार्थ साधून उत्तम प्रकारें केली, परंतु त्यांचे आकस्मित वियोगामुळें त्यांचे आप्त व गुरु<sup>बंध</sup> यांचे मनास चटका लागून गेल्यामुळें अध्यंत दुःख वाटत आहे; परंतु धांगी जगरहाटीकडे लक्ष देऊन चालावें. यापेक्षां या दुःखद प्रसंगी काय सांगावें. परमात्मा कै॰ गोविंदरावःचे आत्म्यास सद्गति देवो.

महणणारा जीव आपळे नसतां आपळे माथी घेतो व उगाच भ्रमांत पडतो व महणणारा जीव आपळे नसतां आपळे माथी घेतो व उगाच भ्रमांत पडतो व या भ्रमाचे फळ म्हणजे अविश्रम जन्ममरण हे स्याच्या वांट्यास येते व असा या भ्रांत जीव स्वर्ग, नरक, पाप-पुण्य यांच्या तावडींत सांपडतो. तो भ्रांत जीव स्वर्ग, नरक, पाप-पुण्य यांच्या तावडींत सांपडतो.

अज्ञा हन्हेचा हा भववंध संसार असतां तो वंध्यापुत्राप्रमाणें खोटा आहे असें म्हणतात तें कसें ? हा खरा म्हणावा तर काल्ठवग्नें याचा नाश होतो. खोटा इलावा तर याचें अस्तित्व भासतें. हा जर खरा असता तर ब्रह्मज्ञानां बचा नाश होता ना. एवंच याला खोटाही म्हणतां येत नाही, तसा खराही बचा नाश होता ना. एवंच याला खोटाही म्हणतां येत नाही, तसा खराही इलतां वेत नाहीं. असा हा अनिर्वाच्य आहे. याच्यासंबंधानें सूक्ष्म विचार हणतां वेत नाहीं. असा हा अनिर्वाच्य आहे. याच्यासंबंधानें सूक्ष्म विचार हणतां वेत नाहीं. क्या हा भोठा गोड लागतो. जों जों विषयध्यान करावें तो तों हा वाहत जातो. मनाच्या संकल्पांत याचें मूळ असतें.

विषयसेवनाने विषयध्यान वाढतें. विषयध्यासानें जीवाला भवबंधन होतें.

विपयस्कूर्ति जोंवर आहे तोंवर मोक्षप्राप्ति नाहीं. सज्ञान व अज्ञान यांचे विपयसेवनाचे अनुभव भिन्न भिन्न आहेत. जसें ज्याला स्वप्न पडलें आहे तो खप्तस्य असतां त्याची विषयप्राप्ति त्याला खरी वाटत असते पण तोच जागा बाल की, स्वप्नांतील मोह व सुखदुःखापासून त्याच्यावर स्वप्नांतील सुखादुःखादि वृत्तीचा कांहींही परिणाम होत नाहीं.

छहान मुलां-मुलींच्या खेळांत एक तुळसीपत्र हातांत घेऊन त्याचेच ठिकाणी बडे, मांडे, खीर, तूप, इत्यादि पदार्थांची कल्पना करून पदार्थ एक असतां त्याचे जागी अनेक पदार्थांची कल्पना करूं शकतात. इंढ देहाभिमानाच्या योगानें मी व माझें हें जें विषयस्फुरण तेंच भवबंघाला कारण आहे.

देद्दाभिमानः मनुष्याच्या कोट्यावधि दुःखांची खाण म्हणजे देहा-भिमान. याचें मुख्य कार्य रूम्हणजे अद्वैतांत द्वैत उत्पन्न करणें. हें बरें हे वाईट हैयादि भेदभाव प्रगट करणें हें आहे. नाइावंत अज्ञा इष्ट वस्तूचा नाज्ञ झाला

#### श्रीसाई लीला.

कौं, त्याबदछ देहाभिमान जसें दुःख करीत बसतो, त्याचप्रमाणें नाशकंत कि प्राप्तीनें तो आ 'द मानात बसतो, सर्वांचें ज्यांच्या संबंधानें प्रेम अथवा का असा एकादा विषय असल्यास ते सर्वच अभिलाष बुद्धीनें खंडशः त्यांचे क करण्याच्या निमित्तानें एकमेकांबरोबर लढतात व तेणेंकरून जीव कासक होऊन भय ही मनाची वृत्ति उत्पन्न होते.अशा तण्हेनें आवडीच्या कामास क्र बंध झाल्यानें प्रतिबंध करणारास धरून मारून टाकावें असें मनांत येत मनांत क्रोधवृत्ति उत्तंबळते. बरें पुष्कळशी संपत्ति प्राप्त झाली तर तिचा ये रीतीनें व्यय करण्याची बुद्धि उत्पन्न न होतां तिच्यांपैकीं एक कवडीही क न करण्याची जी वृत्ति उत्त्वन्न होते तिला लोभ महणतात. अशा वृत्तीच्या पुखा इपण म्हणतात व तो आपळे पायांत आपण होऊनच ही लोमाची बेडी क कवून घेतो.

तसेंच कर्म काय अकर्म काय, इष्ट काय अनिष्ट काय हें ज्यामुळें चित्ता कळत नाही व जीवाला स्तब्धता प्राप्त होते त्यावृत्तीस मोह ही संज्ञा आहे.

नित्य विषयसेवन केल्यानें जेन्हां विषयेच्छा अनावर होऊन मनास <sup>विष</sup> याचें अखंड ध्यान लागून राहातें अशा मनाच्या वृत्तीस स्पृहा ही संज्ञा आहे.

अज्ञा तञ्हेच्या नानाप्रकारांचा व त्यापासून उत्पन्न होणाऱ्या जननमरणा<sup>न</sup> जीवाशी किंवा आत्म्याशी बिछकूछ संबंध नाहीं. हा सर्व भोग त्या देहाभि<sup>मा</sup> नाचा झाहे.

जसा जागृतींत तसा स्वप्नांतही देहाभिमान कायमच असतो व सामु

मात्र सुषुसीत वृत्ति निरभिमान असल्या ुळें तेथें या गुणाचें वास्तव्य नस<sup>ते</sup> सारांश, बद्धता जी असते ती अहंकारास असते व तो अहंकार जीवा<sup>वी</sup> असल्यामुळें जीवाळा तिची बाधा होते. अंत्यजाचा विटाळ ज्याला होईळ <sup>त्याली</sup> मंगास्नानानें शुद्धि लाभेछ. तोच अंत्यज आत्मशुद्धीस आपण मंगास्नान <sup>क्र</sup> म्हणेल तर तेणेंकरून तो जसा शुद्ध होणार नाही. तसाच अहंता ही जीवाला जहत्यामुळें तिच्या योगानें जीव मुक्ति पावेल पण अहंकाराळा मुक्तत्व कल्पातीही बहणार नाही.

आत्मा अनेत, अपार व पूर्ण असून मायातीत आहे तरी तो मायेचे अधिष्ठान असल्यामुळे त्याला अंतरात्मा म्हणजे जीव असे म्हणतात. माया आपूनही हा अपार असल्यामुळें त्यालाच परमेश्वर व मायानियंता म्हणून त्यालाच ईम्बर म्हणतात तोच अविद्येत प्रतिबिंबित झाल्यामुळें स्यालाच जीव म्हणतात. ब तोच देहाचे अध्यासानें बळावून अहंकार ही संज्ञा पावला. तोच कमानें संकल्प विकल्पांचे उपाधींनी मन ही संज्ञा पावता झाला व मन हें चंचल असल्यामुळ खाला इतस्ततः गमन करतां यावें म्हणून तोच दहा इंदियें बनला व ताच पुढं इंद्रियांचे आधारानें व सुखदुःख व पापपुण्य मोगावयासाठी देहाकार झाला. देहाचे कारण म्हणजे जे त्रिगुण सःव, रज व तम तेही तोच झाला व जमाजमाने तोच गुणक्षोभाचें निजत्रमें म्हणजे पांच विषय होऊन बसला किंबहुना तोच विषयमोगादिकियाकर्म व स्वधर्म होऊन राहिला.इतकेंच नाहीं तर या तीन गुणांचें जन्म कारण जें महत्तत्व सूत्र व प्रधान तेंही तोच झाला. फार काय सांगावें ? हा अबघा संसारच ईश्वर स्वतः बनला. गुण साम्यावस्थेने त्या संसाराची आश्र-यमूत जी प्रकृति तीही तोच होऊन उत्पत्ति, स्थिति व प्रळयरूपानें क्षोभिका जी शक्ति तो काळही तोच झाला. येणेप्रमाणें परब्रह्माची स्फूर्ति किंवा संकल्प तोच संसार व विश्वेश्वर जो विश्वमूर्ति त्या एकाच्याच या बहुविध व्यक्ति आहेत, यासाठी जो जो पदार्थ दिसतो त्या त्या रूपानें आत्माच भासत आहे व या एकावांचून विश्वांत दुसरें असें कांहीं नाहीं असा ज्याचा ठाम निश्वय होतो तो धन्य. तात्पर्य द्वैताचें भान खरें मानून जीव अति अज्ञान बनला, आपला आपल्याळाच मुलला व तेणेंकरून देहाभिमान दढावला. देहाभिमानाचें दढपण तीच बद्धता व त्यांचे जे निरहन ती मुक्तता.

साधकांनीं देहाभिमान कसा छेदावाः--देहांत पृथ्वीचा अंश अस-स्यामुळें तो आत्मा होऊं शकत नाहीं. इंद्रियें तरी देहाचीं उपकरणें म्ह श्रीसाई लीला.

तींही भात्मा होऊं शकत नाहीत. तर मग इंद्रियअधिष्ठाते देव हे तरी अक होऊँ शकतात काय ? नाही कारण त्यांनाही इंद्रियांचा अहंमाव, को देहा चाळणा करणारा प्राण हा अत्मा होई छ काय ? होणार नाही. कारण मा अज्ञान असून त्याचें गमनागमन केवळ देहामुळें आहे. तो जर आत्मा अपन तर देह गेल्याबरोबर तोही निघून जातो. एवंच पृथ्वी जड महणून आत्मा नव जळदवत्वगुणाने आत्मा नव्हे, अग्निदाहक गुणामुळे आत्मा नव्हे, वा चंचळपणामुळें आत्मा नव्हे, आकाश शून्याकार असल्यामुळें आत्मा नव मन संकल्पविकल्पात्मक असल्यामुळें आत्मा नव्हे, अंतःकरण नश्वरपणें आत नब्हे, चित्त आपल्या चितनगुणामुळें आत्मा नब्हे. बरें अभिमान आत्मा म्हणां तर त्याला सुखदुःखाचें बंधन आहे. बुद्धीला आत्मा महणावें तर तिच्यामध बोवकपणाचा धर्म आहे. तिनी गुणांला आत्मा म्हणावें तर गुण हे सविका आहेत. महत्तत्वाला आत्मा म्हणावें तर तें या गुणांचें कारण आहे. बरें मू साम्यावस्था जी प्रकृति तिला आत्मा महणावें तर ती मूळचीच मिध्या. जेथें मू प्रकृतीच मिध्या तेथें तिच्या कार्याला ठात्र कोठून मिळणार ? येणेंप्रमा इानाचें सावन करून सावकांनी देहाभिमानाचा छेद केला पाहिजे म्हणजे निरभिमान होऊन सुखसंपन्न होतील. एवंच जे निरभिमान असतात त्यांचेकडू प्रारब्वानुसार विषयसेवन जरी घडलें तरी त्यांजकडे त्या गुणदोषांचा संबं पोहोंचत नाही.

देह व इंदियें यांहून आत्मा वेगळा आहे हें स्वानुभवानें ज्यानें जाणले स्थाळा इंद्रिय नियमनानें लाभ तो काय किंवा इंद्रियविश्वेपानें हार्नि ती काय !

एकादा मंत्री आपछे मंत्रसामर्थ्यानें दोराचे सापास जागचे जागी खिळ्यू टाकून धरीछ यांत रांका नाहीं; पण त्याच सापावर मंत्राची योजना न क<sup>ीती</sup> जो धरीछ त्याला काय तो चावेछ ?

ज्याला पूर्ण ब्रह्मानुभव अथवा अपरोक्ष साक्षास्तार झाला त्यानें प्रा<sup>हम</sup> भोगानुसार रात्रंदिवस अनेक विषयभोगांचें सेवन केलें तरी त्याच्या ब्रह्मस्थिती<sup>व</sup>

#### परमार्थप्रपा

भंग होत नाही. उदाहरणार्थ गगनांत स्योदिय झाल्यामुळे जगांतील प्राणिमात्राच्या भंग होतो व ते आपापले व्यापारांत प्रवृत होतात;पण या जगाचे किये-तहवा भाषा वाचे अलित असतो. मुक्ताला स्त्रीपुत्रगृहसंग बाधक होत नाही. ता त्यांत असूनही निःसंगपण राहूं शकतो. पण ही ब्रह्मरूपता विसरून मी देही हा अभिमान धरहा म्हणजे विषयावस्था वाढते व त्यापायी दढबद्धता प्राप्त होते. ती बद्धता निवारावयास विषयछोछुपतेचा त्याग केला पाहिजे. कारण या विषय-त्यागाबीण नित्यमुक्तना प्राप्त होत नाहीं. ही नित्यमुक्तता मिळविल्याखेरीज ताधक जरी ज्ञाता झाला तरी त्यानें आपले ज्ञातेपणाचे जोरावर विषयासक्तता करूं नये.

हें विषयाचरण कोणकोणत्या प्रसंगीं बाधक आहे तें आतां सांगतों.

सकळ शास्त्रांचें श्रवण व चारही वेदांचें यथासांग अध्ययन होऊन शाब्दिक वेदांतांत जो प्रवीण व केवळ जो शब्दज्ञानीं मुक्त अशाला विषयाचरण हें बावक आहे. प्राणापानाची समता राखून एखाद्यानें योगबलानें समाधि लावून मृत्यूची वेळ टाळली तरी विषयाची विषयावस्था ही स्यालाही बाधकच. तशीच तो आपण मोठे विद्वान् व शापानुग्रहसमर्थ आहों असें समज-णारासही बाधकच. योगवळानें आपलें आसन अधर मांडणारास व सिद्दीचे सोहळे दाखविणारांस ही बाधकच. इतरांची काय कथा; पण ज्यांना मंत्रदेवता साध्य आहेत त्यांनाही विषयावस्था बाधक. किंचित् स्वरूपप्राप्ति झाली की आतां झालों, आपण मुक्त अशी स्फ़्रति ज्याला स्फ़रते त्याला ही विषय-संगती बाधकच. उदाहरणार्थ चकमकीनें पडणाऱ्या विस्तवाचा प्रभाव गळकंड्यांतला कापूस पटविण्यापुरताच. तो जसा नळकंडें जाळूं शकणार नाहीं तसी प्रथम रंगांतली ब्रह्मप्राप्ति संसृतीसवेंच नाश पावते. आपण स्वतः अभिमानाचा नायनाट करून साधक नित्यमुक्त झाल्याशिवाय त्याच्या हातून घडणारें विषयाचरण त्याला बाधकच आहे. विषय हे मिध्या व मायिक; पण ध्याचा भोग घेण्यांत जोंपर्यंत हर्ष वाटता तोंपर्यंत ते बाधकच हें निश्चितपणें

#### श्रीसाई लीला.

ठक्षांत ठेवाचे. विषयसेवन सुटावधास व देहाभिमान निर्दाळावयास क्षेत्र भजन करणें हा एकच उपाय. वततपतीर्थ दान वा योगयागयजन अयव क ध्ययन, शास्त्रार्थ व पुराणश्रवण यांच्या योगानें दहाभिमान आपळें स्थान योक नाही. पण श्रद्धापूर्वक ईश्वरभजन केल्यानें देहाभिमान निर्मूल होतो. यांच नाही. पण श्रद्धापूर्वक ईश्वरभजन केल्यानें देहाभिमान निर्मूल होतो. यांच स्वाँत् उत्तम साधन; कारण परब्रह्य हें मक्ताधीन राहातें. ईश्वरमक्ति श्र वेराग्य निवृत्ति धृति,शांति व ब्रह्यस्थिति यांची जननी आहे.ही भक्ति चारी मुत्तंक श्रेष्ठ आहे. कारण ईश्वर हा जसा भक्तीनें तसा इतर कशानेंही आकळ्या क नाही. पण ही भक्ति अभेद जातीची असावयास पाहिजे.सर्वांभूती मगवद्राव रेक याळा अभेदभक्ति म्हणतात. व ही भजनस्थिति एकदां हातीं आळी की अहंक्व औषधासही उरत नाही. अशा भक्ताचे सर्वच विषय ईश्वरार्पण होत असत्याक त्याळा विषयबाधक होत नाहीत. नानाप्रकारचीं साधनें करून विषयत्याग केव्य पासून दुःख होतें. पण तेंच ईश्वरार्पण केल्यानें तसें करणारा नित्यमुक्त होते. प्रासोप्रासीं हरिस्मरण केल्यानें अनच पूर्ण ब्रह्यावास पोंचतें. व तें सब

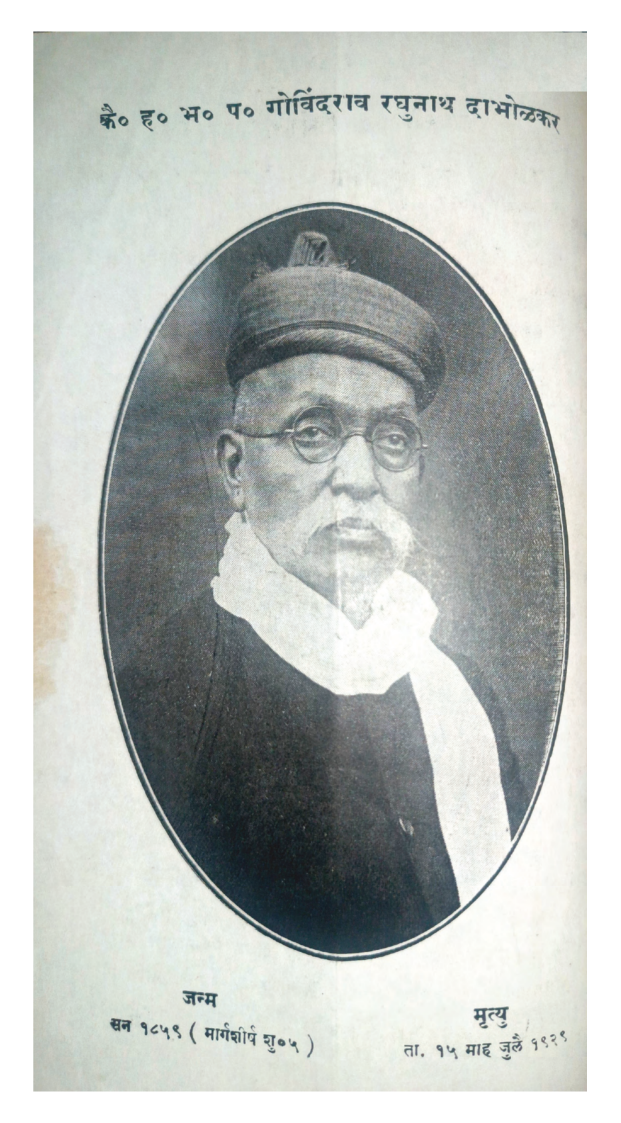
विषय हे मिध्या व मायिक. पण ते साधकांना फार बाधक असतात.

ज्याप्रमाणें ज्याला रोगाचें लक्षण ठाऊक नाहीं, रोगी धातुपुष्ठ आहे की धातुक्षीण झाला आहे हैं ज्याला कलत नाहीं, ज्याला नाडोज्ञान नाहीं, <sup>ज्याल</sup> पथ्य किंबा अनुपान याची माहिती नाहीं अशा वैद्याचें औषध घेण्यानें रोगी <sup>बरा</sup> होण्याच्या बदला त्याची व्यथा मात्र पुनःपुन्हा वाढत जाते. त्याप्रमाणें परमा<sup>धौत</sup> वैराग्यसाधन झाल्याविना जर कोणा साधकानें विषयत्याग केला तर तसें कर<sup>णे</sup> त्याला फार बाधक होईल. हृदयामधून द्रव्यदारादि विषयनिवृत्ति झाली नस<sup>ती</sup> वरपांगी जो नुसता बाद्य त्रिषयत्याग करतो त्या त्यागाचा कांहीं उपयोग ना<sup>ही,</sup> कारण केवळ हस्तपादादि कर्मेंद्रियांचें संयमन करून मनानें जो विषयांचें स<sup>तत</sup> चिंतन करीत राहील तो मिथ्याचार म्हणजे दांभिक म्हटला जातो. वेदबि<sup>हित</sup> मार्ग सोडून जो कोणी भगवद्भजनाचा स्याग करतो त्याची गती फार भयंकर होते. तो इहलोकीच्या विषयभोगास अंतरतो व परमार्थाला आवश्यक जो शुद्धत्याग त्यालाही आंचवतो. सारांश, 'इदं च नास्ति परं च न लम्यते ' शुद्धत्याग त्यालाही त्याची स्थिति मोठ अनुकंप्य होते.

पाक्तनः — जन्मादारम्य मरणापर्यंत मनुष्यप्राणी जें जें काही करतो ते ते सर्व त्याच्या प्राक्कर्माच्या अनुरोधानें करतो. तो सर्वयैव प्राक्कर्माधीन आहे. करक इतकाच कीं, अज्ञानी असतो तो कर्माचें अहंकर्तेपण आपल्या मार्थी वेतो व जो ज्ञानी असतो ता कर्म करून निरभिमान असतो. कारण स्वतः पूर्ण स्वमुखानुभवी असल्यामुळें त्याला कर्माभिमान स्फुरण पावत नाहीं. दोराविषयीं तो सर्प आहे अशी भावना असेपर्यंत जीव त्याचा मोठा धाक बाळगतो. पण एकदां तोच दोर आहे अशी समजूत आल्यावर मग त्याचा कसला धाक ? त्याप्रमाणें एकदां ब्रह्मसुखाचा अनुभव आला म्हणजे बाधक जी अहंता ती स्फुरत नाहीं.

इतता देही असून देहातीत कसा असती:——आपला देह उभा आहे वा बसला आहे याजकडे ज्ञात्याचे लक्षही नसतें. ज्ञाता हा परिपूर्ण ब्रह्म असल्यामुळे तो उठणें व बसणें या दोन्ही गोष्टी जाणत नाहीं. दोराचा सर्प उप-जला व आपला भोग भोगून पुढें तो मला या बोरूण्यांत जसें काहीं सत्यत्व नाहीं त्याचप्रमाणें मुक्ताच्या देहाशीं मुक्ताचा संबंध आहे. सर्वच ठिकाणी आपण आहों कशी ज्या झात्याची समजून त्याला आपला देह चालत आहे. असेंही वाटत नाहीं. तो स्वत: परब्रह्मस्वरूप झाला असल्यामुळें त्याच्या ठायीं येणें-वाणें या दोन्हीही गोष्टी नाहींत. ज्ञाता शयन करावयास जातो, पण त्याची ज्ञीं विजरूपीं समरसल्यामुळें आपण बाजेवर आहों की पर्लगावर आहों किंवा वृत्ति निजरूपीं समरसल्यामुळें आपण बाजेवर आहों की पर्लगावर आहों किंवा वृत्ति निजरूपीं समरसल्यामुळें आपण बाजेवर आहों की पर्लगावर आहों किंवा वृत्ति निजरूपीं समरसल्यामुळें आपण बाजेवर आहों की पर्लगावर आहों किंवा वृत्ति निजरूपीं समरसल्यामुळें आपण बाजेवर आहों की पर्लगावर आहों किंवा वृत्ता निजरूपों समरसल्यामुळें आपण बाजेवर आहों की पर्लगावर आहों किंवा सेवन करीत असला तरी इतरांप्रमाणे ध्याची रसना रसास्वादलोलुप नसते. आन इतरांप्रमाणें मोठ्या रसांळ कथावार्ता सांगेल, परंतु त्याचे बोल एकाद्या अवे लक्याप्रमाणेंच असणार कारण तो बाहेरून बोलत असला तरी अंतरी व्याका मौनाची गांठ दृढ असते ती सुटत नाही. आतां ज्ञात्याचें पाहणें. तो किन्द्र पाहणें तेत्र हे करते ती सुटत नाहीं. आतां ज्ञात्याचें पाहणें. तो किन्द्र पाहणें त्याचे अवण, आप्राणन, स्पर्शन वगैरे सर्व वृत्तीचा हाच प्रकार. त्यावे कायिक, बाचिक व मानसिक सर्व कर्म स्वाभाविकपणें होत असतें. परमाका सुखांत संतुष्ट असल्यामुळें तो सर्व कर्मांत असूनही कर्म, किया व कर्तव्यत यांजकडे स्याचें लक्ष नसतें.

शात्याळा कर्मबंधन नाहीं:---सगळ्या जगास कर्मबंधन लाल असून ज्ञाताच त्यांतून मुक्त कसा अस्तो तें आतां पाहूं.



### वर्गणीद्रारांकरितां

१ श्रीसाई लीलेचा वर्गारंम चैत्र महिन्याचे अंकापासून आहे. नवीन बर्गणीदारांत वर्षारंमापासून अंक ष्यावे लागतील.

२ पत्ता बदलगें झाल्यास लगेच आम्हांस कलवावें. बदललेला पत्ता न कळविल्यामुलें कित्येक वेळां अंक गहाल होतात.

३ अंकासंबंधी पत्रव्यवहार आमचेकडे करावा.

हेखासंबंधी पत्रव्यवहार संपादक व प्रकाशकांकडे करावा.

व्यवस्थापक**--- भ्रीसा**ईलीला

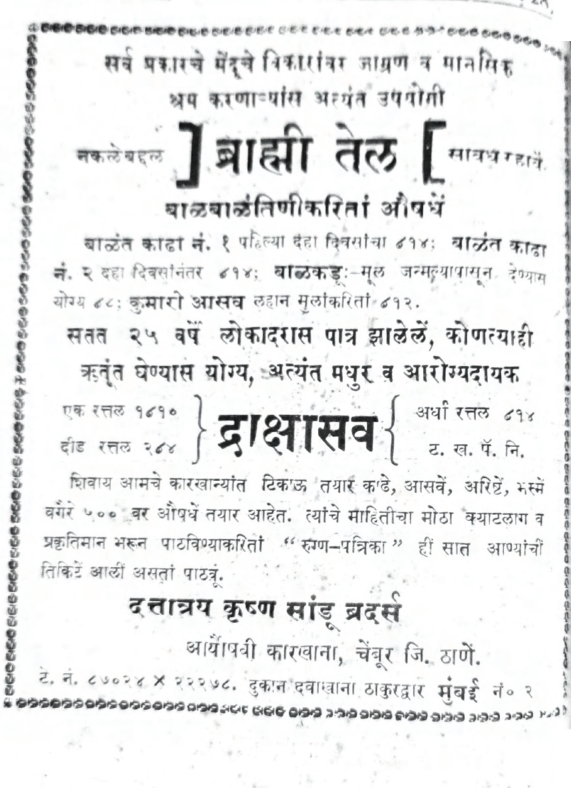
### लेखकांकरितां

 श्रीसाई छीळेंत प्रसिद्धीसाठी पाठविलेला लेख अथवा कविता काग-दाच्या एका बाजूवर,मार्जिन सोडून,सुवाच्य बालवोध लिपींत असावी.पेन्सिलोनें किंवा कागदाचे दोन्हीं बाजूस लिहिलेला मजकूर छापण्यास फार त्रास पडतो
र. लिखाणासोबत पूर्ण नांव व पत्ता दिला पाहिजे. नांव प्रसिद्ध २. लिखाणासोबत पूर्ण नांव व पत्ता दिला पाहिजे. नांव प्रसिद्ध न करितां टोपण नांवाखाली प्रसिद्धि द्यावयाची असल्यास त्याप्रमाणे कळवायें ३. लेख अथवा कविता हातीं आल्पानंतर १ महिन्यांत पसंति ३. लेख अथवा कविता हातीं आल्पानंतर, आम्हांला कळ-अगर नापसंति कळविली जाईल. पसंति कळविल्यानंतर, आम्हांला कळ-

बगर नापसात कळावळा जाइल. विल्याशिवाय ळेखकांनी तो मजकूर दुसरीकडे छापविण्यास देऊं नये. 8. छेखांत योग्य तो फेरफ?र करण्याचा अविकार आमचेकडे

ठखात याग्य तो गोरागरा
राहीठ. येईछ तसा शब्दश: प्रसिद्ध करण्याची हमी आम्हीं घेत नाहीं.
५. लेखासोवत पुरेसें पोस्टेज आल्यास, नापसंत लेख परत करूं.

प्रकाशक-असिाईलीला



हें पुस्तक श्रीलक्ष्मीनारायण छापखाना, ३६४ ठाकुरद्वार, मुंबई थेथें अनंत आत्माराम मोरमकर यांनीं छापून आ तर्खड यांनीं ५ सेंट मार्टिन्स रोड, यांद्रें येथें प्रसिद्ध केलें.