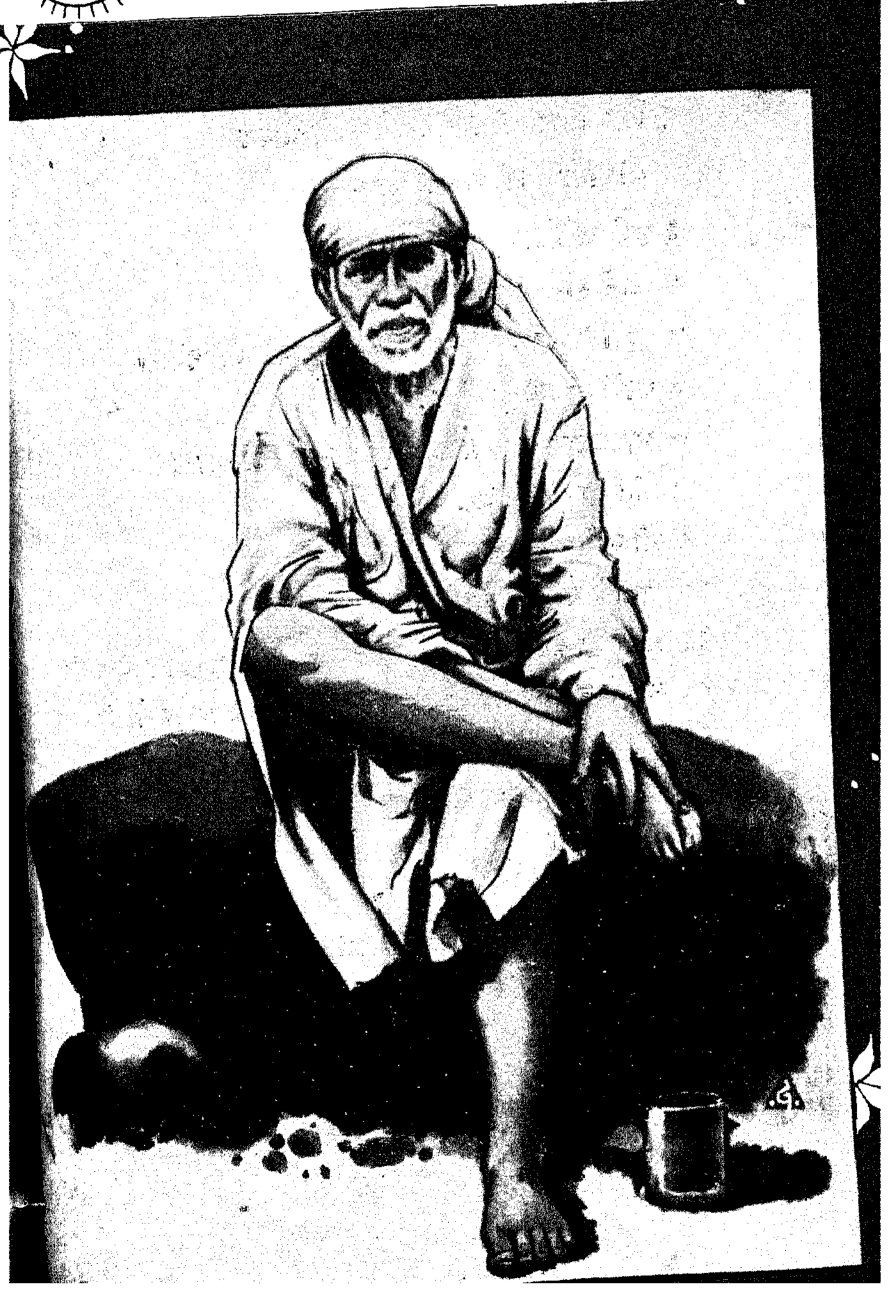
# SA ZII ECOCOI

er de la companya de



# या अंकांत--

- १ एक महाराष्ट्रीय संतकवि त्रिलोचन
- २ गांधीवादी आर्थिक विचार
- ३ हरी अद्वितीय व अकाल
- ४ आर्त हांक
- ५ बाबांचे प्रिय भक्त भक्तांबद्दल बाबांच्या अपेक्षा
- ६ याचें नाव बंधु प्रेम!
- ७ साम्यवाद व सर्वोदय तुलनात्मक अभ्यास
- ८ संत नामदेव : एक प्रेपित
- ९ श्रोसाई नमस्कार
- १० बाबांचे बहुमोल बोल
- ११ श्रद्धा हा बृक्ष, सबूरी हें खत बाबांची बहुमोल देणगी
- १२ श्रीगोंदवलेकर महाराज कांहीं हितोपदेशाच्या गोष्टी
- १३ साक्षात्कार
- १४ श्री साईबाबांच्या कांहीं जुन्या आठवणी
- १५ शिरडी वृत्त
- 16 Sai Baba of Shirdi
- 17 An Invitation to the White Westerner
- 18 Infinitely Marvellous Sai Baba



# श्री साई वा क्सु धा

'माझ्या ठायीं आपलें मन, नि बुद्धि अर्पण करा. माझें स्मरण तुमच्या-हा सतत घडूं चा. देहावर व मनावर वाटेल तेवढे आघात घडूं चा?. क्षीं माझ्यावर भरिभार टाकून निश्चिंत राहा. उगाच चिंता करीत बस् नका ो जो माझ्याकडे अनन्यभावानें पाहील, माझी कथा गाण्यांत व ऐकण्यांत जो शांद गानील, माझ्याशिवाय या जगांत ज्यांना अन्य थोर असें कांहीं नाहीं, बांबा सर्वस्वीं आधार मीच होऊन राहीन, याबद्दल काळजी बाळगायला नको !!'

–श्रीसाईसच्चरित

# श्रीसाईंठीठा

[शिरडी संस्थानचें अधिकृत मासिक.]

र्वि ४८ वें ]

ऑक्टोबर १९६९ अंक ७ वा

: संपादक:

श्री. द. दि. पाटणकर

वार्षिक वर्गणी ह. ५ ( ट. ख. सह )

टे. नं, ४४३३६१

ः कार्यालयः

साईनिकेतन, डॉ. आंबेडकर रोड, खोदादाद सर्कलजवळ, स्रॉट नं ८०४ बी, दादर, मुंबई १४.

# ॐ संपादकी य ॐ

## प्रिय वाचक -

श्रीसाईबाबांच्या पुण्यतिथीनिमत्त साईलीलेचा हा विजयादशमी एकावज्ञावा विशेषांक वाचकांच्या हातीं देतांना नेहमींप्रमाणें आम्हांला आनंद होत आहे, गेल्या वर्षीं बाबांच्या पुण्यतिथीचा सुवर्णमहोत्सव आपण साजरा केला, तो शिरडीक्षेत्रांत जसा मोठ्या थाटांत व मक्तिभावपूर्वक साजरा झाला, तसाच तो मुंबईतही बाबांच्या थोरवीला व मुंबईच्या लौकिकाला सर्वतोपरी साजेशा सक्तपांत साजरा झाला. त्याचें स्मरण त्या उत्सवांत ज्यानी ज्यांनीं भाग घेतला व कारणपरत्वें त्या उत्सवाशीं ज्यांचा संबंध आला त्यांना यावेळीं त्याचा आठव आल्याशिवाय राहणार नाहीं. सत्पुरुषांचे, अवतारी पुरुषांचे किंवा देवत्वाप्रत पोहोंचलेल्यांचे समारंभ हे त्यांच्या जीवनकार्याचें स्मरण करून देत असतात.

बाबांचें जीवनकार्य हैं जनताकल्याणासाठी होतें. 'जगाच्या कल्याणा संतांच्या विभूती'. बाबा हे लोककल्याणाठीं भूतलावर अवतीर्ण झाले.शिरडी हैं नगर जिल्ह्यांतील एक लहानसें व मागासलें गांव. त्या गांवांत बाबा आले व त्यामुळे केवळ त्या गांवांतीलच नव्हे तर आसपाच्या भागांतील,महाराष्ट्रांतील,एवढेंच नव्हे तर अखिल भारतांतील लोकांना ते ज्ञात झाले. त्यांची ख्याति भारताच्या भिंती फोडून ती परदेशांतही जाऊन पोहोंचली.

स्थाति कशाची ? जे जे बाबांच्या सिन्नध येत व जे जे त्यांचें मिक्त मानपूर्वक रमरण करीत त्यांचें दु:ख दैन्य दूर होऊं लागलें. कुठेंही जा,
प्रत्येक मानव कोणत्या ना कोणत्या दु:खमाराखालीं दबलेला व माराबलेला
असतो. आपला दु:खभार, मग तो कोणत्याही प्रकारचा असो, तो
हलका व्हावा, त्यापासून आपली सुटका व्हावी असें वाटत नाहीं
कोणाला ? सदा सर्वसुखी असा माणवप्राणी या जगांत सत्पुरुषाशिवाय दुसरा

होगिही सांपडणार नाहीं; आणि सत्पुरुष, देवपुरुष लाखांत नव्हे तर कोट्यवधी होगंत एखादा सांपडला तर सांपडावयाचा. मग इतरांनीं करावयाचें काय ? होगाच्या नावानें रडत बसायचें ?

बाबा शिरडींत अवतीर्ण झाले ते केवळ दुःखी जनतेला दिलासा देण्या निती, जनतेचा दुःखभार हलका करण्यासाठी. त्यांना शाश्वत सुखाचा मार्ग दाख-विण्यासाठी व त्यांच्या जीवनांत आंनदाचा पूर वाहाविण्यासाठी.

लोककल्याणासाठीं बाबा ह्यातभर झटले, त्यांचें कार्य त्यांनीं १९१८ मालीं समाधी घतल्यानंतरहि समाप्त झालें नाहीं. त्यानंतर आज एकावन्न वर्षांचा काल मागें पडला आहे. बाबा देहाने आपल्यांत्न गेले, दृष्टिआड मालें तरीही त्यांचें लोककल्याणाचें व परदु:खनिवारणाचें कार्य अव्याहत अखंड बाल आहे व तें मानवजात जोंपर्यंत आहे तोंपर्यंत पुढेंही अखंड चाल रहाणार आहे, याबहल कोणीही शंका बाळगायला नको.

बाबांनीं सांगितलेले एक वाक्य प्रत्येकानें लक्षांत बाळगण्यासारखें आहे. 'कैसें जो करील तैसें तो भरील.' थोडासा विचार करून पाहिल्यास त्यांच्या ह्या किती तरी गर्भितार्थ भरून राहिलेला आहे असें आढद्धन येईल. हुन्हीं सत्कृत्यें केलीं तर तुन्हांला त्यांची गोड फलें चाखावयाला मिळतील. प्रेम वावें प्रेम घ्यावें. तुन्हांला सुख किंवा दुःख भोगावें लागतें याचें कारण तुमचे हुन्हीच, तुन्हांला सुख पाहिजे आहे ना १ मग दुसऱ्यांना सुखी करण्यासाठीं ह्या म्हणजे सुख, समाधान आनंद आपोआप तुमचा पाठलाग करीत येतील. ह्या महणजे सुख, समाधान आनंद आपोआप तुमचा पाठलाग करीत येतील. ह्या महणजे सुख, कोणत्याही प्रकारचा कोणाहीबद्दलचा दुष्ट विचार कांत यें कें दें नका, म्हणजे पहा काय चमत्कार घडून येतो तो !

बाबांनीं आपल्या गोड शब्दांत सांगितलें आहे की, "चुकावा जनमनरणा क्षा। ऐसें जयाचे मनीं निश्चित । प्रयत्नें रहावें शांत । स्वस्थिचित्त सर्वदा ॥ सामावे त्याने बोल वर्मी । सदा निरत शुद्धकर्मी । चित्त स्वधर्मी ठेवावें ॥ माक्षिये ठायीं मन बुद्धि । समर्पा स्मरा मज निरविध । देहाचें कांहींही होवो क्षीं। भय त्रिशुद्धि त्या नाहीं ॥ जो पाहे मजकडे अनन्य । वर्णी, परिसे मत्कथा भय । न धरी भावना मदन्य । चित्तचैतन्य लाघेल ॥ "

वावांनीं किती थोडक्यांत, सुंदर शब्दांत व तळमळपूर्वक बोध केला आहे! या पुण्यतिथीच्या निमित्तांनें आम्ही त्याकडे, आमच्या प्रिय वाचकांचें तेवळ्याच तळमळीनें लक्ष वेधूं इच्छितों. प्रिय, वाचक! बावांचें शिरडींत आगमन झालें तें आरंभी सांगितल्याप्रमाणें केवळ लोककल्याणासाठीं. त्यांनीं आपली सुवर्णमोलाची शिकवण तुमच्याआमच्यासाठीं व आमच्या माग्नहीं जे या भ्तलावर येतील त्या सर्वांसाठीं ठेविली आहे. तिचें आपण मनन करूं या नि ती आचरणांत अक्षरशः आणण्यासाठीं मनोभावें झदूं या.

प्रिय वाचक, गेल्या सुवर्णमहोत्सवी पुण्यतिथीच्या प्रसंगी वाबांच्या शिक्वणीप्रमाणें व त्यांनी जीवनभर जें कार्य केलें त्याला अनुसरून तेंच कार्य जनतेंत अधिकाधिक जोमानें करतां यावें या सद्धेत्ने 'श्रीसाईवाबा फींडेशन' ही जवाबदार नि महान संस्था स्थापन करण्यांत आली. त्या संस्थेंत महाराष्ट्र राज्याचे अर्थमंत्री ना. वानखेडे, शेतकीमंत्री ना. वाळासाहेब सावंत, पाटबंघारेमंत्री ना. एस्. पी. चब्हाण, महाराष्ट्र लें. कीन्सिलचे व विधिमंडळाचे अध्यक्ष अनुक्तमें ना. पागे व ना. भारदे, न्या. मू. मुघोळकर व आणखीही अने कथोर गृहस्थ विश्वस्त या नात्यानें या कार्याकडे लक्ष पुरवीत आहेत; परंतु आतां एक वर्ष पूर्ण होत आले तरी विविश्व लोककल्याणकारी कार्यासाठीं जो निधि जमा व्हायला पाहिजे तो तसा भरघोस झालेला नाहीं. हैं बाबांचें कार्य, त्यांच्या नांवानें त्यांच्या हेत्प्रमाणें चालवावयाचें कार्य आहे. याची जाणीव ठेव्न ठिकठिकाणच्या साईभक्तांनीं या निधीला उदारहस्तें हातभार लावण्यासाठीं पुढें यावें एवढीच विनंती.

# आभार प्रदर्शन

श्रीसाईबाबांच्या एकावन्नव्या पुण्यस्मरणार्थ निघणाऱ्या या विशेषांसाठीं, आमच्या विनंतीस मान देऊन आमच्या ज्या ज्या लेखक बंधूंनीं लेख पाठविले त्यांचे आम्हीं आमारी आहोंत. स्थलामावीं कांहीं मागें ठेवावे लागले ते पुढील अंकांत्न प्रसिद्ध होंतील. क्षमस्त.

--संपादक

# 

दुसऱ्या शतकापासून ते चौदाच्या शतकापर्यंत भारतांत अनेक भक्ति-संप्रदाय होऊन गेले. या प्रदीर्घ कालांत भक्तीनेंहि अनेक साधनांच्या द्वारें विविध हों धारण केलीं. अडवार, वैष्णव, काश्मिरी, शैव, वारकरी, वष्णव, सहजिया-राधाकृष्णादि विविध भक्तिसंप्रदाय या पर्वीत होऊन गेले. या विविध संप्रदायांत मक्तीचेहि भिन्न भिन्न प्रकार पहावयास मिळतात. कधीं या संप्रदायांत भक्तीनें केवळ श्रद्धा व प्रेम यांचाच आश्रय केला तर कधीं तो तंत्र व उपचारयुक्त होता, क्षीं तो ज्ञानमूलक तर कथी शुद्ध अनुरागात्म नहणजे शृंगारमयी होता. या मित्तिसंप्रदायांत असे विविध मक्तीचे प्रकार होते. संप्रदायांतील सिद्ध ांतांचें अक्षरशः गलन करणें हैं परमपवित्र कर्तव्य होय असें समजणाऱ्या भक्तांची संख्या-ही मोठी होती. परंतु सांप्रदायिक रूढी झुगारून देऊन भक्तिसाधनांच्याद्वारें स्वतंत्रपणें प्रभावित होणारे व इतरांना भक्तिसाधनांत मार्गदर्शन करणारे पारच थोडे भक्त होऊन गेले. अशा थोड्या भक्तांची जी अल्पखल्प काव्य-रचना उपलब्ध झाली तीवरून ल्यांच्या जीवनासंबंधींची करतां येते. त्यांच्या त्या रचनेंतील विचारदर्शना-थोडीशी कल्पना संतांचा निर्गुणकवि वरून ते भक्तिमार्गदर्शन करणाऱ्या भक्तांचा व काव्यांत उल्लेख केला कबीरदासांनीं अतीव आदरानें व श्रद्धेनें आपल्या आहे. अशा मार्गदर्शक भक्तांची काव्यरचना शीखधर्माच्या म्हणजे श्रीगुरु ग्रंथसाहेब या पवित्र धर्मग्रंथांत समाविष्ट झालेली अदिग्रंथाखेरीज इतरत्र जी फुटकळ रचना उपलब्ध होत आहे त्यावसहि उपरोक्त मार्गद्शिक संतांची माहिती कळ्न थेते. अशा भक्तिमार्गद्शिक

संतांचीं उदाहरणें द्यावयाचीं म्हटल्यास तीं जयदेव, सवना, लालदेव, वेणी, नाम-देव व त्रिलोचन यांचीं देण्यासारखीं आहेत. या लेखांत संत त्रिलोचनाचें जीवन व विचार यांचा संक्षेपानें विचार प्रस्तुत आहे.

#### संत त्रिलोचनाचें सेवाकार्य

त्रिलोचनांचा जन्म वैश्य वंशांत संवत् १३२४ (सन १२६७) मध्यें महाराष्ट्रांतील सातारा जिल्ह्यांत झाला. पंढरपूर येथेंहि कांहीं काल हा महान् भगवद्भक्त रहात होता. संतकवि रविदासांनीं सत नामदेव व त्रिलोचन हे समकालीन होते असें म्हटलें आहे. तो साधुसंतांचा परम अनुयायी व भक्त होता. आपल्या पत्नीवांचून त्याला अन्य कोणीहि जवळचें नातेवाईक नव्हतें. साधुसंतांची सेवा आपल्या मनासारखी होत नाहीं म्हणून ते फारच कष्टी होते. संतसेवा निर्वेधपणें करतां यावी म्हणून अन्य कार्यासाठीं त्यांना एक चांगला नोकर हवा होता. जो आपल्याप्रमाणेंच साधुसंतांची प्रेमभावानें सेवा करील व आपणासिह सर्व कार्यांत सहकार्य करील असा नोकर त्यांना हवा होता. अशा प्रेमळ नोकराच्या शोधांत असतां एक दिवस त्यांच्याकडे कुणी एक गृहस्थ येऊन त्यांच्या समोर उभा राहिला. तो संत त्रिलोचनांना म्हणाला "मी अशा प्रकार नोकरी करण्यास तथार आहें. मात्र मला भोजनासाठीं पांच-सात शेरांपेक्षां कमी अन्न चलणार नाहीं. ज्या दिवशीं माझ्या या मोठचा आहारावर टीका कराल त्या दिवशीं मी नोकरी सोडून जाईन,"

त्रिलोचनांनीं हैं मान्य केलें. त्या गृहस्थानें आपलें नांव 'अंतर्थामी' असल्याचें सांगितलें. संतसेवा अंतर्थामी मनःपूर्वक करीत असल्याचें पाहून त्रिलोचनाच्या डोळ्यांत तृप्तीचे भाव दिसं लागले.

# त्रिलोचनाचें दुःख

अंतर्यामीच्या आगमनापासून त्रिलोचनाच्या घरीं साधूंची रीघ लागूं लागली. या सर्वाच्या मोजनाची तयारी करण्यास त्यांच्या पत्नीला फारच कष्ट पहूं लागले. एकदां ती आपल्या शेजारणीजवळ सांगूं लागली कीं, या नोकरामुळें साधूंची तर वर्दळ वाढूं लागलीच, शिवाय याच्याहि मोठ्या आहारामुळें माझी परिस्थिति तंग झाली आहे. अंतर्यामीला ही गोष्ट कळतांच तो कुणालाहि न कळिवतां तडकाफडकीं निघून गेला, त्रिलोचन समजून चुकले कीं, प्रत्यक्ष भगवंतच अंतर्यामीच्या वेषांत ही सेवा करीत होता. या प्रकारानें त्रिलोचनास पारच खेद व पश्चात्ताप झाला.

भूत, भविष्य तसेंच वर्तमानकाळाचें ज्ञान एकसमयावच्छेदेकरून घडत भाल्यामुळं त्यांना त्रिलोचन हें नांव पडलें. कबीरदासांनीं श्रीगुरु ग्रंथसाहे-भातामदेव व त्रिलोचन यांच्यामधील संवाद दिला आहे. तो असा:—

> नामा माइआ मोहिआ॥ कहे त्रिलोचन मीत॥ काहे छीपह छाइले॥ राम न लावहु चीत॥

त्रिलोचन नामदेवरायांना उद्देशून म्हणतात, "हे नामदेवा! तुम्ही मायेनें कितं; तुम्ही सर्वकाळ कापड छापण्यांत व रंगविण्यांत गुंग असतां, त्याऐवजीं भीहून आपण रामनामीं आपलें चित्त कां लावीत नाहीं?" त्यावर नामदेव उद्गारले:—

नामा कहै त्रिलोचना॥
मुखते रामु संभाली॥
हाथ पाउ करि कामु सभु॥
चित्त निरंजन नाली॥

"हे त्रिलोचना। माझे हातपाय काम करीत असतांनांच मी मुखानें राम-गांचा सतत जप करीत असतों. माझें चित्त नेहमीं निरंजनाचे ठायीं परमेश्वर-गांगी लीन असतें. ''

संत नामदेवांनीं आपल्या वरील उद्गारांनीं आदर्श जीवनाचें सारच

संतकिव महीपतींनींहि संतलीलामृत, अ० २० मध्यें या संत त्रिलोचनाची गित्रकथा दिलेली आहे. मक्तिवजयाच्या शेवटच्या अध्यायांतिह त्रिलोचनाचा बिरेंग करण्यांत आला आहे. मोरोपंतांनीं 'सन्मणिमालें'तील नव्वदाव्या आर्थेंत किलोचनाचा उल्लेख पुढीलप्रमाणें केला आहे.

#### गावा त्रिलोचनामधि अखिल शुभगुणार्थ कल्पनगवाणी। हरिजन यशींच रमशिल तरि काय मना सुखासि मग वाणी॥ त्रिलोचनाचे शिष्य

पूरणदासानें नामदेवचरित्रांत अ०२२ व२३ यांत या त्रिलोचनाचें भित्तपूर्ण वर्णन केलें आहे. त्यांच्या मतानुसार त्रिलोचन नामदेवांच्या पदयात्रेंत होता व तो त्यांचा शिष्य म्हणून त्यांच्या सहवासांत होता. या त्रिलोचनाचे भनुयामी जबलपूर, सटना, बुंदेलखंड व अलाहबादादि ठिकाणीं विखुरलेले आहेत.

उत्तरेकडील दुसरे एक संतचिरत्रकार नाभादास यांच्या भक्तमाल के श्रीगुरुभक्तमाल या चरित्रग्रथांतिह संत त्रिचलोचन कथा आहेत. भक्तमाल ज्ञानदेव, नामदेव व त्रिलोचन यांच्यासंबंधीं एक छप्पय आहे. तो असाः विष्णुस्वामी संप्रदाय दृढ ज्ञानदेव गभीर मित ॥ 'नामदेव'—'त्रिलोचन शिष्य सूर शिश्व सदृश उजागर ॥ गिरा गंग उनहारि, काव्यरचना प्रेमाकर ॥ आचारज हरिदास अतुलवल आनंददायन ॥ तेहि मारग वहाभ विहित पृथुपधित परायन ॥ नवधा प्रधानसेवा सदृढ मनवचक्रम हरिचरन रित ॥ विष्णुस्वामी संप्रदाय दृढ ॥ ज्ञानदेव गंभीर मित ॥

भक्तामल (नाभादास ), पृ. ३६३

संतचरित्रकार नामाजींनीं या छप्पयांत म्हणटलें आहे कीं, ज्ञानदेव हैं विष्णुस्वामी संप्रदायी होते नामदेव व त्रिलोचन हे चंद्रसूर्यासारखे त्यांचे दोव तेजस्वी शिष्य होते आणि पृष्टिमार्गी भक्तीचे वल्लभाचार्य हे ज्ञानदेवांच्याच मार्गाचे अनुसरण करणारे संतकिव होते, नामाजींनीं ही माहिती चरित्रकथेसाठी गोळा केली, ती दंतकथेच्या आधारें केली असावी असें दिसतें. तथापि, ज्ञानदेव व नामदेव यांचें समकालीनत्व सिद्ध करण्यांस नामाजींच्या या छप्पयेंतील माहितीचा चांगलाच उपयोग होण्यासारखा आहे यांत शंका नाहीं.

#### काव्यरचना विपुल

संत त्रिलोचन यांची विपुल काव्यरचना असावी; परंतु शीखांच्या श्रीगुरुश्रंथांत त्यांची चारच पद्यें मिळतात. त्यांतील एक पद सिरी रागांत, दोन पदें गुजरी रागांत व एक पद धनासरी रागांत आहे. या सर्व पदांवर मराठी भाषेची छाप स्पष्ट दिसून येते. संत नामदेवरायांत्रमाचणें त्रिलोचनांनीं मराठी काव्यरचना केली होती; परंतु ती आज उपलब्ध नाहीं.

त्रिलोचनांची सर्वच रचना जनताजनार्द्रनाच्या कल्याणाकरितां आहे. त्यांत संत नामदेवाप्रमाणें उदात्त भावनांचा आविष्कार नसेलहिः ती कांहीं ठिकाणीं मध्यमश्रेणीचीहि वाटत असली तरीहि त्यांच्या या काव्यांतील निःस्पृहता व जन-तेच्या आध्यात्मिक उन्नतीची तळमळ हा त्रिलोचनांच्या काव्याचा विशेष होय हैं क्र केठेंच पाहिजे. त्यांनीं एका पदांतर मायामोहाचा प्रभाव दाखवृन त्याचा क्रिस्ट्री सिद्ध केठा आहे. दुसऱ्या एका पदांत तर दांभिकतेवर चांगठेच कोर डे केठि आहेत. समाजाठा नवचैतन्य दिले आहे. त्यांत ते म्हणतात, "जोंपर्यंत कार्वाचें मन निर्मल झालें नाहीं तोंपर्यंत त्याच्या बाह्य पोषाखाची, ढोंगी क्षाची किंमत काय ? हृदयांतील आत्मतत्त्व ज्याचें त्यास उकललें नाहीं, तोंपर्यंत क्यासाचें सोंग काय कामाचें ? मानव अमानें मुलून गेला आहे. तो ब्रह्मानंदाची क्षि करून घेण्यास झटत नाहीं तोपर्यंत स्नान, जप, तप, संध्या या ब्राह्मावडंबराची क्षा उपयोग ? चीऱ्यांशीं लक्ष योनीचा फेरा चुकविण्याचा मार्ग अनुसरा. कमंडल्ट्र, मार्ग वस्त्रें, तीर्थयात्रा इत्यादि आटापिटा उगाच करूं नका गव्हाच्या एका वृष्णामसून शेंकडो दाणे निपजतात, तद्वतच हृदयांत शेंकडो ब्रह्मतत्त्वे क्षाकणानें बीजरूप आहेत. परंतु आपण तिकडे अंतमुर्ख होऊन नुसते लक्षि देत वर्हीं, वरील भावार्थ दाखविणाऱ्या त्रिलोचनांच्या काव्यांतील पंक्ति अशा :— क्रार्मिल निरमलु नहीं कीना बाहरि भेख उदासी॥ हिर्देकमलु घटि ब्रह्म न चीना काहे भइआ संनिआसी॥

अंतरमिल निरमल नहीं कीना बाहरि मेख उदासी।।
हिर्देकमल घटि ब्रहमु न चीना काहे मइआ संनिआसी।।
सामें मूली रे जै चंदा। नहि नहि चीनिआ परमानंदा।।
काइ जपहु रे काइ तपहु रे काइ बिलोबहु पाणी।।
लख चउरासीह जिनि उपाइ सो सिमरहु निज्ञबाणी।।
काइ कमंडल कापिडआ रे अठसिठ काइ फिरान्ही।।
बदित त्रिलोचनु सुनु रे प्राणी कण बिनु गाहु कि पाही।।

त्रिलोचनांनीं चवध्या पदांत कर्माच्या न चुकणाऱ्या व मिटणाऱ्या मिद्रांतावर जोर दिला आहे. तसेंच, परमेश्वराची एकनिष्ठ भक्ति, सेवा, दानधर्म, गोणकार, सदाचार, आत्माचंतन या गोण्टींचाच उपयोग होईल असेंहि म्हटलें बहे. त्यांच्या सर्वच रचनेंत भगवंताच्या नामस्मरणावर सर्वाधिक विशेष जोर दिलेला आहे. ज्या कालांत हे नामदेवाबरोबर भक्तिमार्गावरच अग्रेसर होते त्या कालांतील ही रचना असावी असेहि दिसते. असो. ज्यांच्या कर्तृत्वानें माजास गित मिळाली व महाराष्ट्र उज्ज्वल ठरला त्या थोर विभूतीपैकी मक्त त्रिलोचन हे एक उच्च कोटीचे साम्यवादी संत व ब्रह्मज्ञानी होते.

# गांधीवादी आर्थिक विचार

( लेखकः-अनिष्ड जोसेफ टायनबी)

चालू वर्ष गांधीशताद्वी वर्ष आहे. त्यांत चालू ऑक्टोबर महिना हा तर विशेष महत्त्वाचा आहे. त्यानिमित्त त्यांना श्रद्धांजलि वाहाणारा हा लेख या अंकीं देण्यांत येत आहे.

—संपादक

गांघीजींना केवळ सन्मानद्रीक अर्थानं 'महात्मा' महटलं जात नाही तर ते खरोखरच 'महान् आत्मा' होते. आमच्या काळांत ज्या विभूतींनी जनम घेतला त्यांत ते बहुधा सर्वश्रेष्ठ ठरतील. गांधीजीबद्दल माझे हे व्यक्तिगत मत आहे. गांधीजी व त्यांचे कार्य यांच्याबद्दल ज्या लोकांना पूर्ण ज्ञान आहे त्यांतील बहु तेकांचेहि असेच मत असेल असा माझा विश्वास आहे. मी इंग्रज असल्यामुळें गांधी-जींबद्दल माझे विचार पक्षपाती असतील असाहि कांहींचा समज अस् शकेल. गांधीजींनी आपल्या देशाचे जितके भले केले तितकेच माझ्या देशाचेहि केले. या माझ्या मताबद्दल मला पक्षपाती महटले जाण्याची शक्यता आहे. एकीकडे गांधी-जींनी इंग्रजांना भारतावर राज्यकारभार चालविणे कठीण करून सोडले तर दुसरी-कडे त्यांनी सन्मानाने तसेच कोणत्याहि प्रकारे द्वेष न करता आम्हास देश सोडणे शक्य करून दिले. रक्तपाताशिवाय भारताचा कारभार भारत सरकारल आपल्याकडे घेणे त्यांच्यामुळे शक्य झाले. त्यांच्यामुळेच इंग्रज भारत सोडून गेल्यावर भारत व ब्रिटनच्या लोकांत समान आधारावर मैंत्रीभाव निर्माण करता आला. राज्यकर्ते व प्रजा यांमधील नाते जोपर्यंत कृत्रिम व तुटक असेल तोपर्यंत त्यांमध्ये चांगले संबंध प्रस्थापित होऊं शकत नाहीत. परंतु या अडचणींवर मात करण्यासाठी ब्रिटिशांना गांधीजींनी मदत करून त्यांची महान सेवा केली. साम्राज्य मिळविणे हे त्याग करण्यापेक्षा सोपे आहे. सन १९१७ साली पहिल्या महायुद्ध काळात ब्रिटिश संसदेने भारताला टप्प्याटप्प्याने खायत्त शासन देण्याचे वचन दिले होते. हा महत्त्वपूर्ण निर्णय ब्रिटिश जनतेच्या भावना व इच्छा यांचे प्रतीकच होता. त्यावेळी आम्ही गंभीर परिस्थितींत

भसतांना भारताच्या छोकांनी जी उदारतापूर्ण प्रतिक्रिया व्यक्त केळी त्यामुळें आही भारावून गेळो. परदेशी राज्यकर्त्यांवरील संकटाचा लाभ घेण्याचा प्रयत्न करण्याऐवजी भारतीय लोकांनी हजारोच्या संख्येने ब्रिटिश सेनेंत सामील होऊन आत्माध्ये स्वेच्छेने लढाईत भाग घेतला.

माझ्यामतें त्यावेळी भारतीय छोकांत अशी मनोधारणा होती की जरी जिट्टिश सरकारने भारताछा स्वायत्त शासन दिलें नाहीं तरी क्रिटन हे तत्त्वतः स्वतंत्र्याचे कैवारी आहे आणि स्वातंत्र्यासाठीच ते युरोपात छढत आहे. या युद्धात जर भारताच्या मदतीने विजय मिळाला तर ज्या स्वातंत्र्यासाठीं तें छढत आहे तें स्वातंत्र्य भारतालाहि देण्यास तयार होई छ.

भारताच्या सदावनापूर्ण प्रतिक्रियेचा ब्रिटनच्या लोकांवर चांगला प्रभाव पहला आणि परिणामतः १९१७ मध्ये भारताला टप्प्याटप्प्याने सत्ता हाती देण्याचा ब्रिटनने निर्णय घेतला. सत्तात्याग करणे हे मानवी स्वाभावाच्या विरुद्ध आहे. तथापि जर इंग्रजांनी हा निर्णय घेण्यात उशीर केला असता तर भारतीयांची इंग्रजांबहलची श्रद्धा व विश्वास उडाला असता. याशिवाय भारतीय बाजूने हिंसक क्रांति झाली असती व ती दडपण्यासाठी ब्रिटिश बाजूनेहि हिंसाचार घडला असता. असे घडले असते तर स्थिति हातावाहेर गेली असती.

असे घडण्याची शक्यता होती, असे ऐतिहासिक दाखल्यावरून म्हणता येईल. गांधीजींनी घडामोडीना एक नवी दिशा दिली आणि त्यामुळे संपूर्ण कथा मुखान्तिका ठरली आणि ब्रिटन व भारतीय उपखंडातील लोकांचे संबंध सद्भा-वनापूर्ण राहिले. दुर्देवाने हिंदु आणि मुस्लीम जातींत मात्र एकता राहू शक्ली नाही.

गांधीजींने भारत आणि त्रिटन यांची केलेली सेवा वस्तुतः संपूर्ण मानव तंबी सेवा होती. रक्तपात आणि शत्रुत्व याशिवाय एक महान राजकीय बदल —मोठं सत्तान्तर——घडवृन आणण्याचा मार्ग गांधीजींनी दाखिवला, एवढेच नव्हे तर गांधीजींनी इतर जगान एक आगळा आदर्श घालून दिला. जग अणु गुणच्या उंवरट्यावर अमतांना राजकारणाच्या क्षेत्रांत त्यांनी गानव जातीला नैतिकतेचा धडा शिकविला.

वैज्ञानिक आणि तांत्रिक पगतीमुळ मनुष्याच्या हातात जितकी अधिक भौतिक शक्ति वाढते तेवढीच मोठी दरी मौतिक यश व आध्यात्मिक अपयश भसतांना भारताच्या छोकांनी जी उदारतापूर्ण प्रतिक्रिया व्यक्त केळी त्यामुळें आही भारावून गेळो. परदेशी राज्यकर्त्यांवरील संकटाचा लाभ घेण्याचा प्रयत्न करण्याऐवजी भारतीय लोकांनी हजारोच्या संख्येने ब्रिटिश सेनेंत सामील होऊन आत्माध्ये स्वेच्छेने लढाईत भाग घेतला.

माझ्यामतें त्यावेळी भारतीय छोकांत अशी मनोधारणा होती की जरी जिट्टिश सरकारने भारताछा स्वायत्त शासन दिलें नाहीं तरी क्रिटन हे तत्त्वतः स्वतंत्र्याचे कैवारी आहे आणि स्वातंत्र्यासाठीच ते युरोपात छढत आहे. या युद्धात जर भारताच्या मदतीने विजय मिळाला तर ज्या स्वातंत्र्यासाठीं तें छढत आहे तें स्वातंत्र्य भारतालाहि देण्यास तयार होई छ.

भारताच्या सदावनापूर्ण प्रतिक्रियेचा ब्रिटनच्या लोकांवर चांगला प्रभाव पहला आणि परिणामतः १९१७ मध्ये भारताला टप्प्याटप्प्याने सत्ता हाती देण्याचा ब्रिटनने निर्णय घेतला. सत्तात्याग करणे हे मानवी स्वाभावाच्या विरुद्ध आहे. तथापि जर इंग्रजांनी हा निर्णय घेण्यात उशीर केला असता तर भारतीयांची इंग्रजांबहलची श्रद्धा व विश्वास उडाला असता. याशिवाय भारतीय बाजूने हिंसक क्रांति झाली असती व ती दडपण्यासाठी ब्रिटिश बाजूनेहि हिंसाचार घडला असता. असे घडले असते तर स्थिति हातावाहेर गेली असती.

असे घडण्याची शक्यता होती, असे ऐतिहासिक दाखल्यावरून म्हणता येईल. गांधीजींनी घडामोडीना एक नवी दिशा दिली आणि त्यामुळे संपूर्ण कथा मुखान्तिका ठरली आणि ब्रिटन व भारतीय उपखंडातील लोकांचे संबंध सद्भा-वनापूर्ण राहिले. दुर्देवाने हिंदु आणि मुस्लीम जातींत मात्र एकता राहू शक्ली नाही.

गांधीजींने भारत आणि त्रिटन यांची केलेली सेवा वस्तुतः संपूर्ण मानव तंबी सेवा होती. रक्तपात आणि शत्रुत्व याशिवाय एक महान राजकीय बदल —मोठं सत्तान्तर——घडवृन आणण्याचा मार्ग गांधीजींनी दाखिवला, एवढेच नव्हे तर गांधीजींनी इतर जगान एक आगळा आदर्श घालून दिला. जग अणु गुणच्या उंवरट्यावर अमतांना राजकारणाच्या क्षेत्रांत त्यांनी गानव जातीला नैतिकतेचा धडा शिकविला.

वैज्ञानिक आणि तांत्रिक पगतीमुळ मनुष्याच्या हातात जितकी अधिक भौतिक शक्ति वाढते तेवढीच मोठी दरी मौतिक यश व आध्यात्मिक अपयश यामध्ये वाढत राहते. मनुष्य या मौतिक शक्तीचा उपयोग आपल्या विनाशा-सार्टीच करण्याचा धोकाहि याबरोबरच वाढत असतो. अण्वस्नाचा शोध व वापर यामुळें हा घोका अधिक वाढला आहे आणि म्हणूनच माणसाने नीति-मत्तंच्या विकासाद्वारा खतःचा खतःपासून बचाव करणे नितान्त आवश्यक झालें आहे. केवळ युद्धकाळातच नव्हे तर मानवाच्या परस्पर संबंधांतिह हिंसेचा त्याग करण्याची आता वेळ येऊन ठेपली आहे.

विज्ञान व तंत्रशास्त्र हैं मानवाचे प्रमुख यश असले तरी मानवी संबंध है त्याचे असामान्य अपयश आहे. मनुष्य आपल्या वैयक्तिक संबंधात पुष्कळ बांगला असतो. अपरिचित व्यक्तींच्या संबंधांत आत्यानंतरच त्याचे दुसरे सक्त्य समोर येते. मनुष्याच्या सर्वांत वाईट सक्त्याचे दर्शन राजनीतीमध्येच होते. गलिच्छतेच्या स्वच्छतेसाठी सबळ व्यक्तीचीच आवश्यकता असते. घाणीचा संसर्ग आपल्याला पोहोचेल म्हणून इतर कोणी घाणीत हात घालणार नाहां. राजकारण हीहि एक घाण आहे आणि या क्षेत्रात काम करणाऱ्यांवर तिचा परिणाम जाणवणे स्वाभाविक आहे. याच कारणामुळे अनेक, मावनाश्रील, ग्रुष्द व उदात्त वृत्तीचे लोक राजकारणात पडत नाहीत. निरोगी राजकारणासाठी महान व्यक्तींनी या क्षेत्रात उतरण्याची जरूरी आहे. अणुयुगात तरी संतांनी आध्यात्मिक साधना सोडून राजकारणात उडी घेण्याची अधिक गरज भास् लगली आहे. गांधीजी राजकारणांत राहूनहि अध्यात्मिक दृष्टया ते संपूर्णतः राजकारणात्री संलय होते असा माझा विश्वास आहे. ऐखाद्या संताचा राजकारणा- विश्वरींचा दृष्टिकान हा त्याच्या अध्यात्मिकतेची कसोटी असते.

गांधीजींच्या देशांतील अन्य दोन महान विभूती-बुद्ध आणि अशोक-राजकारणाशी संपर्क टाल शकले नाहीत. राजकुमार म्हणून दोघांचाहि राजकार-णाच्या घाणीतच जन्म झाला. या दोन महान आत्म्यांवरिह अध्यात्माचा प्रभाव त्यांच्या जीवनाप्रमाणेच विभिन्न स्वरूपात पडला. आपल्या पित्याकडून मिळणाऱ्या राज्यप्राप्तीवर ठोकर मारून बुद्ध राजकारणापासून अलिप्त राहिले. आध्यात्मिक साधनेसाठी आपली पत्नी व पुत्र यांचाहि त्यांनी त्याग केला. दुसरीकडे, अशोकाने राज्याचा उत्तराधिकारी म्हणून राजकीय क्षेत्रात प्रवेश केला. हिंसक युध्दानंतर त्यास पश्चात्ताप होऊन तो बैाध्द धर्माचा अनुयायी व प्रसारक बनला. इदयपरिवर्तनानंतरिह त्याने सत्तात्याग केला नाही तर बौद्ध धर्माच्या शिकवणीच्या प्रसारासाठी सत्तेचा साधन म्हणून वापर केला. गांधीजींच्या जीवनाचा प्रारंभ अशोक आणि बुद्धाप्रमाणे झाला नाही तर क्षित आणि महम्मुद यांच्याप्रमाणे झाला. राजनीतीचा स्वीकार किंवा त्याग कृष्याचा निर्णय घेण्याचा प्रसंग त्यांच्यावर आला नाही. गांधीजींना वाटले असते तर तेहि राजकारणापास्न पूर्णतः अलिप्त राहू शकले असते. खिस्त गुजकारणापास्न दूर राहिले. हजरत महम्मुद प्रेषित महणून असफल होण्याच्या क्षेता असतानाच अनपेक्षितपणे राजकीय नेता महणून मिळालेली संधि त्यांनी सीकारली. महम्मुद राजकीय दृष्ट्या यशस्वी ठरले परंतु त्यांचे गुजकीय यशामुळे आध्यात्मक दृष्ट्या नुकसान झाले.

महम्मुद्राप्रमाणेच गांधीजींनीहि राजकीय क्षेत्रात स्वेच्छने पाऊल टाकले गांतु त्यांच्याप्रमाणें व्यक्तिगत जीवनातील संवर्षामुळे गांधीजींनी हे क्षेत्र विवलें नाही. राजकारणात प्रवेश करण्यापूर्वीच ते यशस्वी वकील ठरले होते. विकागत महत्वाकांक्षेसाठीं किंवा एका क्षेत्रातील अपयशामुळें दुसऱ्या क्षेत्रात गांधीजींना राजकारणात शांकितगत आवडिह नव्हती. त्यांचे ध्येय राजकारणाच्या घाणीत राहूनहि जीवनाचा आध्यात्मक विकास हच होते. घाणीलाही कमें स्वच्छ करता येते व गांगीत बुङ्गहि स्वतःस स्वच्छ ठेवता येते हे त्यांनी दाखवून दिले.

<del>(}</del>

# हरी, अद्वितीय व अकाल हीं तीन नावें कोणाचीं ?

एक हरीचें नांव घतल्यावर दुसरें उरत नाहीं, ह्या अर्थाने अद्वितीय वाणि एक ईश्वर महटल्यावर दुसरें मोजायला राहत नाहीं, या अर्थानें बितीय.

समजा, डाळिंव आहे. त्यांत दाण आहेत. या डाळिंबांत ५० दाणे आहेत. ग डाळिंबात ५० दाणे, त्या डाळिंबात १०० दाणे, असें मोजता येतील. ण डाळिंब मोजल्यावर — एक डाळिंब, दोन दाणा, तीन साल, असें मोजतां गेंहिल का १ --- नाही. असें नाही मोजता येणार.

पुष्कळ लोक म्हणतात, देवाला नवस करू, म्हसोबाला नवस करू, खंडो-बाला नवस करू. अशी पन्नास नांबे आपण घेतो, हैं बरोबर नाही. ईश्वराच्या बरोबर हीं नावे म्हणता येत नाहीत. म्हणून ईश्वराचे अद्वितीय हे नांव आहे.

हें नांव उपनिषद्।त आलें आहे—'एकमेवाद्वितीयम्'. एक तोच एकमेव, अद्वितीय आहे. बैल असतो, त्याला दोन शिंगें असतात. पण गेंड्याला एकच शिंग असतें. तसा ईश्वर एकमेव, अद्वितीय आहे.—

'एकमेवाद्वितीयम्', 'एकमेवाद्वितीयम्',

( मुलांना सांगितलें- 'म्हणा रे' — मुलें म्हणू लागलीं पण उच्चारण नीट येईना, मग एकेकांकडून म्हणवून घेतलें. उच्चारण शिकविलें. सगळचांनी मिळ्न पांच-दहा मिनिटें घोष केला आणि सभा समाप्त झाली.)

# अकाल हें नाव कोणाचें ?

अकाल म्हणजे ज्याला काल लागूच पडत नाही. बाकी सगळ्यांना काल लागू पडतो. जनावरें वगैरे प्राणी ५० वर्षे जगतात. माणसें जास्तीत जास्त१०० वर्षे जगतात. झाडें २००-३०० वर्षे राहातात. हे डोंगर वगैरे पुष्कळ वर्षापा-सून तेथे असतील. आपली पृथ्वी किती वर्षाची आहे, तुम्हाला ठाऊक आहे का! —नाही

दोनरों कोटि वर्षांची आहे. ती आणखीहि दोनरों कोटि वर्षे राहील. पण दोनशे कोटि वर्षानंतर काय होईल ? आपण समजतो की दोनशे कोटि वर्षे म्हणजे कितीतरी वर्षे, परंतु पृथ्वीलाहि काल केव्हा तरी नेणार. आकाशात नक्षत्रें आहेत, तींहि थंड होणार. सूर्य आहे तोहि हळ हळ थंड होणार. शंड होत-होत, अगदी पूर्ण थंड होईल. मग त्यावर मनुष्य राहातील. मनुष्यांची वस्ती होईल, त्यांचे कार्यक्रम सुरू होतील आणि मग आणसी थंड होत-होत, तो नाहीसा होईल. असें हैं काळाच्या पोटात एक-एक चाललें आहे. सर्वाना काळ लागू आहे. असा कोण आहे की ज्याला काळ लागू नाही ?

-ईश्वर

ईश्वराला काल लागू नाहीं. म्हणून त्याला नांव दिलें अकाल.

केव्हातरी आपल्याला खायला काळ येणार. तो तुम्हाला आणि मला दोघांना खाऊन टाकणार. समजा, आता आला खायला तर मग त्यावेळी आपण काय करायचें १ आपण म्हणायचें—

# 'काळ देहासी आला खाऊ। आम्ही आनंदेनाचू गाऊ॥'

काळ आमच्या देहाला खाणार, आम्हाला नाही. म्हणून आम्ही त्यावेळी शानंदाने नाचू! काय रे! तुम्ही काय करणार १ आता मी मरतो रे असें हणून रहणार का १

#### —नाही.

पण समजा आजारी पडलो, रोवटीं घशाला घरघर लागली, तर कसें गानणार आणि गाणार ? म्हणून सांभाळलें पाहिजे. आजारी न पडलें पाहिजे. गेवटच्या घटकेला नाचता आले पाहिजे. नाचता नाचता मनुष्य मेल, असे सले पाहिजे.

भसा एक मनुष्य येथे मेला. त्याचे नांव शिवरामपंत वाबाजी, येथे गांधकाम चालले होते, तेथे ते उमे होते आणि सूचना देत होते. बोलता बोलता पडले आणि मेले. अगदी उम्या उम्या मेले. रोग वगैरे काही नाही. असे झाले पाहिजे, तर शेवटच्या घटकेला 'आनंदाने नाचू शकू ' असे झाले तर आपण पण अकाळ बनतो. पण आज ईश्वरच अकाळ आहे.

भगवंताचे हे अकाल नांत्र शीख लोक घेतात. शीख लोक पंजाबात राह्तात. आज इथे एक शीख गृहस्थ आले आहेत.

शीख मनुष्य कसा असतो ते बघून ध्या. ही शीख माणसे सगळीकडे असतात. उद्योगधंद्यासाठी ते सगळीकडे जातात. मुंबई, नागपूर, वर्धा सगळीकडे ते दिसतील. पंजाबबध्ये ते पुष्कळ असतात. शीख लोक देवाचे अकाल नांव धेतात. ते नुसते अकाल म्हणत नाहीत, ते म्हणतात — 'सत् श्री अकाल.'

सत् आणि श्री ही नांवे आपण सुरवातीलाच पाहिली. आज अकाल पाहिले. ही तिन्ही नांवे ते एकत्र घेतात.

शिखांचे गुरु होऊन गेले, त्यांचे नांव नानक. त्यांनी पुष्कळ पुस्तके लिहिली. पण एक लहानसे पुस्तक लिहिले त्यांचे नांव 'जपुजी'. जसा महाराष्ट्रात ज्ञानदेवाचा हरिपाठ असतो, तसे शिखांचे जपुजी. तें पुस्तक शीख लोक रोज वाचतात. त्याचा मी हिंदीत अर्थ लिहिला आहे. म्हणजे त्यावर माझी याख्याने झाली होती, ती एकत्र करून एक लहानसे पुस्तक छापलें. हे गृहस्थ त्या पुस्तकाच्या हजार प्रती फुकट वाटणार आहेत. आजच ते मला मेटायला आले आणि आजच अकाल नांव आलें पहा. ईश्वराची करणी काय आहे. शीख लोक देवाला वायगुरू नांत्र देतात — 'वायगुरू वायगुरू सत् श्री अकाल.'

# आर्त हांक

( चाल - निढळावरती हात ठेवुनी-)

त्रिविध ताप मज पोळित असतां गुन्तलीस कोठे ग बाई धांव धांव रो सहरु माये धांव दयाळे खवलाहीं॥ धु०॥ माझें माझें करिता गेलें आयु आजवरि व्यर्थिचे तें। अनुभवि दाम्भिक विषयार्थी जन आचरणीं मजला गमतें॥ मोहजालीं बांधुनि दाविती प्रेमपसारा वरवरती। नाहीं जिव्हाला कळकळ यांची छाया ही परि अन्तरिं ती ॥ सोसती न यातना आतां मज तोडीं पादा गे करी घाई ॥धांव धांव०॥ थोर पुण्य लाभली तन् लखचौ-यांशी योनि फिरुनी। त्याहुनि ही मम थोर भाग्य तव पाय पावलों मी म्हणुनी ॥ षडिर खेंचिति येथिह मातें झोंकिति काळाचे तोंडीं ॥ कोण दयाधन तुजविण फोडी माय माउले ही कोंडी॥ नको दोषगुण पाहूं आतां दयादृष्टिनें मज पाहीं ॥धांव धांव०॥२॥ डाव मांडिला सारिपटाचा जीवसोंगटी तयावरी। वांछितसे मायापट फिरुनी जाऊं होंकर पुन्हा घरीं॥ दैवें फांसे उलटे पडती येउनि पौ वरती अटके आतां दान ना पडतां बावरि उलट पटावरि ती भटके कृपादान देउनियां आतां निज गृहीं जीवातें नेई ॥ धांव घांव ॥ ३ ॥ भवनिद चाले देह नाव ही जीव बैसला तियेवरी। किएत मानसि आत्मवळाने जाऊं आपण पैलतिरीं॥ काम कोध परि खडक भयंकर मद, मत्सररूपी मगरी। लोभ, मोह भोंवरे भयानक नगसम विषयांच्या लहरी॥ आडविती त्यांतुनी पार ने नाव कर्णधारू होई॥ ४॥ धांव धांव॥ मायारण्यीं तृषार्त भ्रमतां रम्य सरोवरसें दिसहें। आशेनें परि जातां निकटीं मृगजळ अनुभविं तें आलें॥ शक्ति न उरली म्हणुनि मारी हांक तुला हें तब तान्हें। रुपा तुषारें तृषा मिटूं दे हद्धि लाव मज प्रेमानें॥ विमल सुखद तव अंकीं अन्तीं गाई बाळा अंगाई॥ धांव धाव ॥५॥

> " बाळ '' ( एम् . बी. रेगे, बी. ए., एल्एल्. बी.)



# बाबांचे प्रिय भक्त

# भक्तांबद्दल बाबांच्या अपेक्षा

लेख क:--द. शं टिपणी स



बाबांचे भक्त होणें हें महत् भाग्य आहे. त्यासाठीं महान कष्ट करावे लागतात. अनेक जन्मींचें पुण्य या भाग्याच्या रूपानें फळास येतें. बाबांची कृपा हैं या पुण्याईचें फळ होय. अनेक जन्मींच्या सदाचाराला आलेलें फळ. जन्मोजन्मीं वाढत ठेवलेल्या श्रद्धेचें फळ. वर्षानुवर्षें सहुरूच्या चरणीं निष्टेचें पाणी षालीत राहावें तेव्हां कुठे सदुरूच्या कृपेचें झाड बहरतें व त्याला कल्याणाचीं फ्लें येतात. अशा प्रकारें ज्यांच्यावर बाबांची कृपा झाली ते खरे भक्त, अगदीं 'ए' वन् मक्त चांदोरकर, दीक्षित, जोग, देव, दाभोळकर, माधवराव, म्हाळसापति मौरे ज्या मंडळींना बाबांचा प्रत्यक्ष सहवास लामला, जे बाबांबरोबर जेवले खाले, बेलले हसले व ज्यांच्यावर बाबांची कृपादृष्टि होती ते खरोखर महद्भाग्यांचे-सांची निष्ठाही तेवढी जबर होती. जन्मोजन्मीं कमावलेली निष्ठा ती. बाबाच सांचे देव. बाबांचे बोल हा त्यांचा धर्म. त्यांचे सर्वस्व म्हणजे बाबा. बाबांच्या गेळाबाहेर ते कघीही गेळे नाहीत. जें कांहीं विशेष करायचें तें बाबांची भाजा घेऊन, संकटकाळीं जसे ते बाबांच्या पायाशीं घावत, तसेंच आनंदाच्या प्रसंगींही बाबांच्या पायांशीं जाऊन कृतज्ञता व्यक्त करीत. बाबांचें नाम हा सांचा मंत्र, तोच त्यांचा जप, शिडीलाच ते पंढरी, काशी, प्रयाग मानीत, गवांनी अनुभवही तसेच दिले होते, राम एकवचनी, एकबाणी, एकपत्नी होता. हैं भक्तही पण एकबाणी होते. त्यांचा एकच बाण व तो म्हणजे साई-पदीं निष्ठा. यांचेही वचन एकच. आम्ही नेणो दुजा धर्म, बाबा शिवाय आम्हास दुसरें कांहीं माहीत नाहीं. त्यांच्या कार्यात, आचरणांत कर्तव्यांत सहधर्मचारिणी सा, ली, २

एकच व ती म्हणजे साईभक्ति, डोळचांना एकच दिसे ती म्हणजे साईमूर्ति. कानांना एकच ऐकूं येई ते म्हणजे साईनाम. पाय चालत ते शिडींकडे,
मन धावे ते बाबांकडे. लहान मुलांना आईविना चैन पडत नाहीं. यांना बाबाशिवाय चैन पडत नसे. चिंतन, मनन सगळे बाबांचें. बाबा सांगतील तें ऐकायचें,
तें करायचे, ते बाबामय होऊन गेले होते. म्हणून बाबांची त्यांच्यावर कृपा होती.
असें हे 'ए वन्' भक्त.

# आजच्या साईभक्तांचें कर्तव्य

पण सर्वांनाच कांहीं हैं भाग्य मिळालें नाहीं. खुद बाबांच्या हयातींतही असे पुष्कळ भक्त होते कीं मनांत असूनही ते बाबांच्या द्रीनाला शिडींस जार्के शकले नाहींत. माझी इच्छा असेल तेच मशिदीची पायरी चढतील. ते कुठेंही असले, कसल्याही परिस्थितींत असले तरी मी त्यांना येथें घेऊन येईन. त्यांच्या मनांत कितीही असले पण माझ्या मनांत नसले तर ते या मशिदीची पायरी चढूँ शकणार नाहींत. एक इंग्रज, हाजी, आदि गृहस्थ यांना शिडींला जाऊनही मशिदीची पायरी चढून बाबांच्या चरणांना वंदन करतां आलें नाहीं. कारण बाबांची तशी इच्छा नव्हती. बाबांच्या नाहीं होय या शद्वांत पुष्कळ अर्थ असे. तो आपणांस कळत नाहीं. बाबाप्रमाणें आपणांस भविष्यकाळ दिसत नाहीं याची त्या वेळच्या भक्तांना पूर्ण खात्री होती. बाबांची इच्छा बलीयसी असें त्यावेळीं होतें व आजही आहे. म्हणून बाबांच्या इच्छेविरुद्ध ते कधीं गेले नाहींत व आजही भक्तांनीं तसें करूं नये, जे गेले त्यांनीं भोगायचें तें भोगलें. प्रत्यक्ष बाबांचे शब्द ऐकण्याइतके आपण भाग्यवान नसलों तरी त्यांचे त्यावेळचे बोल बाबांच्या पोथींत गुंफलेले आहेता ते लक्षात घ्यावे ब याप्रमाणे चालावे, हैं आजच्या साईभक्तांचें कर्तव्य आहे. तें पार पाडणें ही बाबांची मक्तीच आहे. फुलाफळांनीं केलेल्या पूजेपेक्षां कर्त-न्यांनीं केलेली पूजा बाबांना अधिक आवडते.

# बाबांची इच्छा काय

अल्लामियाची इच्ला, मिशदींतील फिकराची इच्ला, असे शब्द बाबा वापः रीत. ते नेहमीं मोजक्या शब्दांत बोलत. मक्तानें काय तें समजून ध्यावें. असें करण्यांत मक्ताला गोंधळांत टाकण्याचा त्यांचा उद्देश नसे. मक्तानें आत्मिनिरी-

क्षण करावें, आपली कर्मे पारखावीत, त्यांना मिळालेली फळें बघावीत, स्वतः विचार करून योग्य तो बोध घ्यावा व आपल्या वर्तनांत सुधारणा करण्याचा प्रयत्न करावा हा त्यांचा उद्देश असे. जराशी सूचना दिल्यावर स्वतः विचार करून योग्यायोग्य, चांगलें वाईट, श्रेयस प्रेथस कोणते तें ठरवावें व त्याचा हृद्यस्थ सुचवील त्या मार्गानें जावें असा आत्मविश्वषणाचा, चित्तशुद्धीचा मार्ग भक्तांनीं अनुसरावा, अशी बाबांची इच्छा असे. माझे भक्त सर्वस्वी माझ्या-वर अवलंबून राहणारे नसावेत तर आत्माविष्कार करून स्वतंत्र झालेले ते असावेत असें बाबांना वाटे. नुसते वाटे असें नव्हे तर अशा प्रकारें आत्मचिंतन करणाऱ्या निष्ठावान भक्तांना मद्त करावयास ते सदैव तयार असत. बाबांनी अनेकदां सांगितलें आहे कीं बाबांनो, मी केवळ शिडींला आहें असें समजूं नका. मी तुमच्यांतच तुमच्या हृद्यांत आहें. मी तुमचा हृद्यस्थ आहे. मग मला शोधत उगाच बाहेर कां फिरतां ? प्रथम तुमच्या चित्तांत मला शोधा. विचार करा, चिंतन करा, आपल्या गुणदोषांची शांत मनानें छाननी करा. प्रथमतः हैं तुम्हास जमणार नाहीं. तुमच्या मनाचा गोंधळ होईल. झाला तरी हरकत नाही, पण आत्मविश्लेषणाचा, चिंतनाचा प्रयत्न चालू ठेवा. हें करतांना पडलात, खरचटलांत, लागलं तरी प्रयत्नाची कास सोडूं नका. माझ्यावर निष्ठा ठेवून जसा जमेल तसा प्रयत्न चालू ठेवा. तुमची निष्ठा, तुमची इच्छा तीव्र झाली, साधन नाही, काय करावें, कसें साघेल, केव्हा साघेल अशी तीव्र तळमळ तुमच्या ठायीं झाली की तुमच्या हृद्यी असलेला मी पुढें येऊन तुम्हाला मदत करीन, तुमच्याकडून मी चिंतन मनन करवून घेईन. तुमचे गुणदोष तुमच्या ध्यानीं आणून देईन. मग आज-पर्यंत मी हे सगळे करीत होतो असा जो तुमचा समज होता तो खरा नव्हता हैं तुम्हास कळ्न येईल, बाबा करवून घेत होते. कर्ताकरविता परमेश्वर आहे याचा तुम्हाला उमज पहेल तुमच्यातला मीपणा नाहीसा होईल. माझें माझें ऐवजी तुझें तुझें असें तूं मला सांगशील. एवढें झालें कीं तूं खतंत्रपणे मार्ग चालण्यास लायक होशील. हळ हळ मार्ग कमून एक एक पायरी उंच उंच जाऊं लागशील. मग माझें काम म्हणजे तुझ्याकडे कूर्मदृष्टीनें पहाणें, ही बाबांची कृपादृष्टी, ही ल्यांच्या वांट्यास आली ते भाग्याचे. असे भक्त बाबांच्या भक्तांत पूर्वी होते व आजही आहेत.

#### बाबांनी दिलेलें आश्वासन

पण सर्वसाधारण माणसाचे एवढें भाग्य कोठून असणार ? बाबांच्या हयातींत काय व आजही काय, मनांत असूनही शिडींला जाऊन वाबांचें दर्शन घेणें अनेक कारणां मुळें कित्येक वेळां अशक्य होतें, निष्ठावंत भक्तांना वाईट वाटतें. खरें म्हणजे असें वाईट वाटून घेण्यास कांहीं विशेष कारण आहे असें नाहीं, आपण बाबांना पहाण्यापेक्षां बाबांनी आपणास पहाणें अधिक महत्त्वाचें आहे. बाबांची आपल्यावर कृपादृष्टि असली तर मग वाईट वाटण्याचें सुळींच कांहीं कारण नाही, अलोट सामर्थ्य असलेली बाबांची दृष्टि आपल्यावर असणे या-सारखें मोठें भाग्य नाहीं. म्हणून खिन्न होण्यापेक्षां ज्यायोगें बाबांना आपणास दर्शन द्यावे छागेछ, ते बात्सल्याने व प्रेमाने धावत येऊन आपल्यासमोर कोणत्या ना कोणत्या तरी रूपानें उमे राहतील, अशा गोष्टी करण्याकडे अधिक लक्ष द्यावें. ती माउली मक्तांच्या संकटकालीं घावत येऊन त्याच्या पाठीशीं उभी राहते. हा अनुमव पूर्वी आला व आतांही येत आहे. मी कुठेही केव्हांही प्रगट होईन असे आश्वासन बाबांनीं देऊन ठेवले आहे व तें प्रत्यक्षांत उतरत असतें हें अनेक भक्तांच्या अनुभवास आलें आहे. बाबांना प्रसन्न करणें हैं आपलें काम, परंतु ही गोष्ट वाटते तितकी सोपी नाहीं. नैवेद्य, मोठमोठ्या पूजा यांनी वाबा प्रसन्न होतीलच असें नाहीं. त्यांनी प्रसन्न होऊन आपल्यावर त्यांची कृपादृष्टि व्हावी यासाठीं चिंतन, मनन, आत्मविश्लेषण हा एक मार्ग वर सांगितला आहे. पण सर्वसाधारण संसारी असंख्य भक्तांना तो अनुसरणें कठीण. एवढेंच नव्हे तर अशक्यही आहे. बाबा असे होते म्हणून अगदीं साधा, कोणाताही अगदीं अडीअडणीत सुद्धा अनुसरतां येईल असा मार्ग बाबांनीं दाखवून दिला आहे. त्या मार्गानें जावें, बाबांची कृपा होईल.

#### बाबांची दृष्टि भविष्याकडे

बाबा अंतर्ज्ञानी होते. त्यांची नजर मविष्यकाळावर असे. भविष्य-काळाच्या पोटीं काय आहे, हैं ते समजत असत. त्या काळास योग्य होईल असा मार्ग ते भक्तांना सांगत असत.ही गोष्ट मानस सरोवराकडे निघालेल्या संन्याशाच्या गोष्टीत स्पष्ट दिसून येते. उद्यांच्या जगाळा योग्य अशी वागणूक, असें ज्ञान आज प्राप्त करून घेतलें पाहिजे. आजचें जग म्हणजे उद्यांच्या जगाची तयारी आहे. १९१८च्या आधीं नी परिस्थिति असेल ती १९६९ सालीं नसणार. पुष्कळ निराळी असणार, आणखी १०० वर्षांनीं येणारे जग फारच बदललेलें असणार. विसावें शतक जाऊन मानव २१ व्या शतकांत पदार्पण करील त्या आधीं त्यानें पृथ्वीबाहेर अनेक ठिकाणी पदार्पण केलेलें असेल. २० व्या अर्धशतकापासून ब्रह्मांड जिंकण्याची मोहीम मानव हातीं घेई छ व २१ व्या शतकांत मानवी विज्ञानाची अफाट वाढ झालेली असेल आणि हैं सर्व मानवी बुद्धीच्या बळावर घडून येईल. त्यावेळचें जग व आजचें जग यांत जमीनअस्मानाचा फरक असेल. त्यावेळीं मानवाची दृष्टि व विचार पार बदल्यून गेलेले असतील. देवापेक्षां मानवीबुद्धीचें कौतुक अधिक होईल. अदृरय देवापेक्षां दृश्य परिणाम घडून आणणारी बुद्धि मानवाला अधिक धाकर्षित करील. असें झालें तरी मानवी उपजत भावनांत मात्र कांहींही बदल होणार नाहीं, श्रद्धा, प्रेम आदि भावना व काम, क्रोध, लोभादि रिपू हे मानवाला विकटून असणारच. विज्ञानाच्या विस्तारामुळें मानवी समाज कांहीं नष्ट होणार नाहीं. सुधारित रूपात तो असेल एवढेंच. यामुळें समाजांतील व्यक्तिव्यक्तीमध्यें व्यवहार हे होणारच. असे व्यवहार होत राहिले कीं कर्म व कर्मफळ या गोष्टी येणारच - यामुळे धर्म म्हणजे मानवी भावना, वासना, विकार यांना स्वकल्याण व समाजक ख्याण साघतां येईळ, असें वळण लावणारे जें शास्त्र, त्याची जरूरीही भासणार ; परंतु, त्याकाळीं आजची धर्माची ठेवण उपयोगी पडणार नाहीं. म्हणून येणाऱ्या नच्या युगाला वैज्ञानिक बुद्धिवादी मानवाला पटेल अशा भाषेत, अशा तत्त्वांत चालू धर्माचें रूपांतर झालें पाहिजे. या सर्व गोष्टी गृहीत धरून बाबांनीं उपनिषद्भणीत धर्म नव्या भाषेत व नव्या वेष्टनांत सादर केला. तोही असा कीं सर्वसाधारण जनतेला थोड्या श्रमांत व थोड्या वेळांत पैसा खर्च न करतां व्यवहारांत आणतां येईल असा.

#### संसार व परमार्थ

एकट्यानें आत्मसाधन करून केवळ स्वतःची उन्नति करून घेण्यापेक्षां आपल्याबरोबर इतरांचीही उन्नति साधली जाईल असा मार्ग त्यानें अनुसरणें हैं मानवतेच्या दृष्टीनें अधिक हितावह आहे. यासाठीं संसारांत राहून परमार्थ-साधन कर्से करावें हें वेळोवेळीं बाबांनीं सांगितलें आहें. परमार्थ व संसार यांत विरोध नाहीं. उलट ते एकमेकांना पूरक आहेत. विरोध येतो, कारण दोहोंत

समन्वय कसा साधावा हैं आपणांस माहीत नसतें म्हणून, संसारांत जसें वागावें तसें आपण वागत नाहीं. हा समन्वय कसा साधावा, संसार करून परमार्थ कसा जोडावा, संसाराने परमार्थ कसा वाढवावा व परमार्थाने संसार कसा सुखाचा करावा, याचें मार्गदर्शन बाबांनीं आपल्या भक्तांनाच केवळ नव्हे तर अखिल मानवजातीला केलें आहे. संसारांत राहून करतां येणारी आध्यात्मिक साधना म्हणजे नामस्ररण व सद्वर्तन. म्हणून या साधनांवर बाबांनीं विशेष भर दिला आहे. अनुग्रह, गुरुउपदेश. गुरुशिष्य, मंत्र तंत्र या गोष्टी बाबांच्याकडे नव्हत्या. अध्यात्मामध्यें सदाचाराला विशेष महत्त्व आहे. सदाचार म्हटला कीं वागणूक आली, व वागणूक आली कीं संसारांत एकामेकांशीं होणारे व्यवहार आले. यासाठीं माणसांनीं आपापसांत व्यवहार करतांना कसें वागावें, हें गोड शब्दांत बाबांनीं सांगितलें आहे. बाबांची ही आचारसंहिता लक्षांत घेऊन त्याप्रमाणें वागण्याचा साईभक्तांनीं आटोकाट प्रयत्न केला पाहिजे. ही आचारसंहिता पाळणें, तीप्रमाणें वागणें, वाटतें तितकें सोपे नसलें तरी प्रयत्न करणें हे निष्ठावान साई-मक्ताचें कर्तव्य आहे. केल्यानें होत आहे रे, या समर्थांच्या उक्तीप्रमाणें आपली वागणूक असली कीं बाबा मदतीचा हात देण्यास मागें उमे राहतात हैं निश्चित, बाबा भक्तांच्या अडीअडचणी दूर करतात, त्यांना संकटांतून मुक्त करतात हैं सत्य आहे. बाबांनीं मदत केली, संकटमुक्त केलें की आपणांस आनंद होतो. साहजिक आहे. पण बाबा हैं कशासाठीं करतात याचा आपण कधीं विचार करतों का ? बाबांच्या अशा करण्यांत त्यांचा कांहीं उद्देश आहे की काय, हैं शोधून काढण्याचा प्रयत्न नको का करायला ? बाबा कोणतीही गोष्ट उगीच करीत नाहींत, त्यांच्या प्रत्येक लहानमोठ्या कृतीमार्गे कांही उद्देश, काहीं गहन अर्थ असतो. तो आपण समजून घतला पाहिजे व त्याप्रमाणें आपण आपली वर्तणूक ठेवली पाहिजे.

#### बाबांचें महत्तम कार्य

बाबा जी मदत करतात तीमांगें त्यांचा हेतु तरी काय असतो १ दोन हेतू असतात. सर्वसाधारण माणूस ऐहिक फायद्याच्या मांगें असतो. जो कोणी आपला ऐहिक फायदा करून तो आपल्या विश्वासास पात्र होतो. डॉक्टरनें आपणास आजारांतून उठविलें की त्या डॉक्टरबद्दल एक प्रकारची निष्ठा आपल्या ठिकाणीं

निर्माण होते. नुसता कोरडा उपदेश करणा-याकडे कोणीही ढुंकून पहात नाहीं. नगद फायदा होतो का बोला आणि तोही पैशांचा. मग तिकडे झंडीच्या झंडी शवत सुटतील. आजच्या युगांतील मानवी मनाचा हा धर्म आहे. हा मानवी समाव लक्षांत घेऊन, मक्तांची आपल्यावर श्रद्धा बसावी, ते आपल्याकडे हेंचले जावे, यासाठीं त्यांना बाबा नाना तन्हेंन भदत करतात. मानवी समाजांतून आपल्या कार्याला उपयोगी पडणारी माणसें नेमकीं टिपून काढून त्यांना आपलेसें करून बेण्याचें बाबांचें हें कार्य त्या वेळीं चालू होतें व आजही चालू आहे. शचदहा व्याख्यानें देऊन जी निष्ठा एखाद्याच्या ठिकाणीं उत्पन्न होणार नाहीं वीच चिमूटमर उदीनें त्याचा आजारांतून उठविलें वा पगारवाढ झाली अगर शबांनीं अन्य रीतीनें त्याचा फायदा करून दिला तर चटकन निर्माण होईल. त्याचा शबांच्यावर विश्वास बसेल. बाबांसंबंधीं निष्ठा निर्माण करणें हा मदतीमागील त्यांचा एक उद्देश असतो. पण यापेक्षांही अधिक महत्त्वाचा आणखी दुसराही एक उद्देश बाबांचा असतो. साईभक्तांनीं तो अवश्य ध्यानांत घेण्यासारखा आहे.

#### बाबांची अपेक्षा

गरीब, होतकरू व अभ्यास् विद्यार्थ्यांना मदत करणाऱ्या पुष्कळ ज्ञाति-संस्था आहेत. ही मदत देताना संस्थेच्या कांहीं अपेक्षा असतात. चांगल्या विद्या> र्थाच्या आड गरिबी येऊं नये, त्यानें आपलें शिक्षण चांगल्या प्रकारें पूर्ण करावें व समाजांत एका चांगल्या व्यक्तीची भर पडावी या हेतूनें मदत दिली जाते. त्याचें ब्यक्तिगत कल्याण व्हावें व पुढें मोठेपणीं समाजाचें ऋण ओळखून तें फेडण्याचा त्यानें प्रयत्न करावा अशी अपेक्षा करण्यांत कांहीं चुकत नाहीं. गना जेव्हां मदत करतात तेव्हां त्यांचीही कांहीं अपेक्षा असते. भक्ताच्या संसार करून परमार्थ साधण्याच्या आड येणारीं उन्नतीच्या, अगर संकरें, अडीअडजणी त्यांच्या मार्गीत्न दूर करण्यांत हाच उद्देश असतो की आपल्या भक्ताने संसार सुखाचा करून परमार्थसाधन करावें एवरेंच नव्हे तर समाज व राष्ट्र यांचेही कल्याण साधण्याचा प्रयत्न करावा. पण हैं जाणणारे थोडे. बाबांनी आपणास पैसा दिला, असाध्य रोग बरा केला, वा महान संकरांतून सुक्त केलें तें कशासाठी ? आपली ऐहिक वैभवाची हाव चालू ठेवावी म्हणून ? का ज्या चुकीच्या मागामुळें संकटे आली तोच मार्ग पुन्हा चोखाळावा

महणून १ की बाबांनी दिलेल्या नवजीवनाचा उपयोग आपण आध्यात्मिक प्रगति वा लोककल्याण साधण्यासाठी करावा म्हणून १ असले प्रश्न आपल्या मनीं कधीं येत नाहींत. मग त्याचीं उत्तरें शोधणें लांब राहिलें. बाबांनी मला आजारांत्न उठिवलें तेव्हां मिळालेल्या नवजीवनाचा उपयोग आपली आध्यात्मिक प्रगति करून घेण्यात, बाबांची, लोकांची व समाजाची सेवा करण्यांत केला पाहिजे, तें माझें कर्तव्य आहे असें कधीं आपल्या मनांत येतें काय १ मला पैसा दिला तो माझ्या व्यक्तिगत चेनीसाठीं नस्न कांहीं सत्कार्य माझ्याकडून करवून घेण्या-साठीं, असें कधीं आपल्याला वाटतें काय १ असें वाटत असेल व तसा आपण प्रयत्न करीत अस्ं तर धन्य होय. बाबांवर आपली खरी निष्ठा आहे म्हणावयाचें; पण तसें वाटत नसेल तर वरील उद्देश लक्षांत घेऊन सदैव सदाचारानें वागून सेवाधर्माचें व्रत आचरीत राहांवें.

## सर्वाभूतीं परमेश्वर पहाणें

संसारांत राहून परमार्थ साधण्याचें, आपली आध्यात्मिक पातळी उंचाव-ण्याचें नामस्मरणाप्रमाणे दुसरें एक साधन म्हणजे सर्वाभूतीं परमेश्वर पहाणें हैं होया हैं साघन अगदींच कांहीं सोपे नाहीं. कोणी आपल्यापुढें येऊन उभा राहिला तर त्यांत आगल्याला परमेश्वर दिसणार नाहीं. कारण परमेश्वर म्हणजे कोण हैं आपण जाणत नाहो. तो जाणून घेण्याचा आपण प्रयत्नही करीत नाहीं. परमेश्वर, परमे श्वर म्हणतात तो कोण, यासंबंधाचे स्पष्ट बोल साईचरित्रांत आहेत. त्या संबंधीचे त्रोटक विवेचन याच लेखांत सुरुवातीस आलेलें आहे. व्यवहारांत ज्याला आपण दुसऱ्याचा जीव जाणणें असें म्हणतों, तेंच सर्वाभूतीं परमेश्वर पहाणें होय-अधिक विस्ताराने सांगावयाचें तर मला जशा भूकतहान वगैरे भावना आहेत तशाच त्या इतः रांनाही आहेत. मला जें तेंच त्याला, अशी वृत्ति असणें व त्याप्रमाणें वागणें म्हणजे सर्वी भूतीं परमेश्वर पहाणें होय.परमेश्वर कोणास दिस्ं शकत नाहीं.तो दिसण्यापलीक है आहे. दिसलाच तर तो एकाद्या रूपांत दिसेल, म्हणून परमेश्वर पहाणें म्हणजे परमेश्वर असल्याची जाणीव होणें, निष्काम सेवा व कर्तव्य हीं या कामीं फार उपयोगी पहतात. संसारी माणसानें आपल्या कुटुंबीयांची,समाजाची, गोरगरिबांची, अपंग मानवांची, एवढेंच नव्हे तर मुक्या प्राण्यांची निष्काम सेवा ही परमेश्वरानी चीच पूजा आहे. अशा भावनेनें करीत राहिल्यास संसार व परमार्थ दोन्हीही लाच्याकडून साध्य होतील. सेवा करणें हें जितकें महत्वाचें आहे तितकेंच सेवा न घेणेही महत्त्वाचें आहे. आपण सेवा करावी पण कोणाची सेवा शक्य तों घेऊं खें. अपली कामें आपण करावीत.स्वावलंबी बनावें.आपला भार दुसऱ्यावर घालूं नये. असें न करणे हे सर्वां भूतीं परमेश्वर पहाण्याला बाधक आहे. कारण त्याचा अर्थ परमे- धराकडून आपण आपली कामें, सेवा करवून घेतों असा होतो. बाबा दुसऱ्याची सेवा करायला तत्पर असत पण स्वावलंबी असत हें लक्षांत घेतलें व तुम्हीं तरी माझींच मुलें हे पुंडलीकरावांना सांगितलेले बोल ध्यानांत घेतले तर सर्वां भूतीं परमेश्वर पहाणें महणजे काय करणें व त्यांत सेवा व स्वालंबन यांना किती महत्त्व आहे समजेल. बाबांच्या भक्तांनीं संसारांत कशा प्रकारें वर्तावें याचें थोडक्यांत वेषपर्यंत विवेचन केलें. नामस्मरण,सदाचार, सर्वां भूतीं परमेश्वर पहाणें. व निष्काम वेषा,कर्तव्य करणें, या चार खांबांवर प्रत्येक साई भक्तानें आपल्या संसाराचा इमला बांघण्याचा प्रयत्न करावा. प्रयत्न चालू केलात कीं तेथें बाबा हजर आहेत, पूर्ण विश्वास बाळगावा. बाबांच्या भक्तांना जें कांहीं सागणें आहे तें हेंच.

# याचें नाव बंधुप्रेम !

दोन भाऊ होते. दोधेहि एकत्र आणि मिळ्नमिसळ्न राहात, मोठा भाऊ धाकट्याची चिंता वाहायचा आणि धाकटा मोठचासाठीं पढेल ते कष्ट सोसायचा, कांहीं दिवसांनंतर धाकट्या भावांच लग्न झालं. घरांत बायकांचं पटलं नाही महणून दोघांनी आपल्या दोन चुली अलग मांडल्या. परंतु दोघांची रोतीभाती एकत्रच होती, खळं एके जागीं होतं.योगायोगानं त्यावधीं चांगला पाऊस पडल्या- मुळं गव्हाच पीक जोरात आलं होतं.

खळ्यांत गव्हांची रास निघाली तेव्हा तिचे सारखे दोन भाग केले.

गेले. एक हिस्सा घाकट्याला मिळाला. दुसरा थोरल्याकडे गेला. दुसरे दिवशीं दोघेहि आपापले गहूं बैलगाडीनं घरीं नेणार होते.

सायंकाळीं दोघेहि घरीं गेले. आपापल्या बि-हाडात जेवले आणि अंथर-

"बऱ्याच दिवसांपासून मी संसार करतों आहें. माझी घडी नीट बसली आहे. पण धाकट्याचं तसं नाहीं. त्याचा नवा संसार आहे. हातहि जरा मोकळा आहे. त्याला आपल्याएवढा हिस्सा पुरणार नाही. वाटे लहानमोठे करायला हवे. मोठा त्याला द्यावा. लहान आपण घ्यावा."

तो रात्रीं खळ्यांत गेला आणि आपस्या वाट्यांतले गहूं लहान भावाच्या ढिगावर टाकून घरीं परत आला.

इकडे धाकट्या मावाच्या मनांति असाच विचार आला, तो म्हणाला: "माझा भाऊ किती कष्ट करतो! त्याचा संसार सुद्धां मोठा आहे. आम्ही काय! मिया आणि विब्बी! पण थोरल्याचं तसं नाहीं. शिवाय, आजपर्यंत त्यानं कितीतरी कष्ट सहन करून मला पोसलं, सांभाळलं. त्याच्या घरीं खाणारे अधिक आणि पै-पाहुणेहि अधिक. मला त्याच्याएवढा वाटा घेऊन कसं चालेल ?"

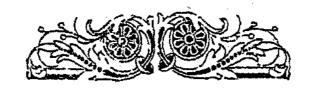
तोहि अंथरुणावरून उठला आणि तडक खळ्यांत गेला. आपल्या ढिगा-वरचे गहूं त्यानं मावाच्या ढिगावर टाकले. घरीं आला आणि झोपून राहिला.

दुसऱ्या दिवशीं दोघे भाऊ खळ्यांत आले. गव्हाचे ढीग सारखेच होते. पण भोवतालीं दाणे सांडलेले दिसत होते. घाकट्यानं विचारलं:

" दादा, रात्रीं कुणी खळ्यांत आलं होतं?"

आणि मग घडलेली सर्व हकीगत त्यानं धाकट्या भावाला सांगून टाकली. धाकट्या भावानंहि आपली हकीकत थोरल्याला सांगितली. आतां गव्हाचे ढीग पूर्वीसारखेच होते. परंतु त्या दोघांची हृदयं परस्परांच्या प्रेमानं तुडुंब भरलीं होतीं. दोघांचे चेहरे आनंदानं न्हाऊन निघाले होते!

—विनोबा भावे.



# साम्यवाद व सर्वोदय

...तुलनात्मक अभ्यास...

लेखक: द. मो. चित्रे

who to the to the to the to the to

अंतिम लक्ष्य ह्या दृष्टीनें पाहिलें असतां सान्यवाद व सर्वोद्य यांच्यांत सिरोध विसत नाहीं. From each according to the ability, to each, according to the needs, कुवतीप्रमाणें प्रत्येकाकडून काम, गरजे-सार प्रत्येकाला दाम, हें सान्यवादाचें अंतिम उद्दिष्ट. अतिशय उदात्त अशी ही मान्य्याची उभारणी आहे! पण हें स्वप्न साकार होण्यासाठीं मान्याचे मन व इद्धि केवढी प्रगल्म व्हाव्यास पाहिजे! वर्गविष्रहावर आधारलेली विचार-णाली हें साध्य करूं शकेल काय ? नसेल तर याला पर्यायी तत्त्वप्रणाली आहे काय ? होय, आहे. वर्गसमन्वयाच्याद्वारें वर्गरहित समाजरचनेची वाटचाल करणारी विचारधारा या उद्दिष्टाप्रत पोंहोंचूं शकेल.

#### स्थायीप्रभाव कोणता

द्वंद्व हा विश्वाचा स्थायी भाव आहे असे हेगेल म्हणतो. हेगेलच्या ह्या सिद्धांतावर साम्यवादाचा वर्गविग्रहाचा सिद्धांत आधारलेला आहे. पण द्वंद्व म्हणजे विग्रह का अंतिम समन्वय १ हेवा, मत्सर, द्वेष, कलह हे रिपू समाज-धारणेला उपकारक ठरतात काय १ पाषाणयुगापासून अणुयुगापर्यंत मानवानं जी प्रगति केली आहे त्यामागचा स्थायी भाव कोणता १

आपण मानवसमाजाचा समग्र इतिहास तपासला तर आपणांस हैं आढ-क्रन येईल कीं मानवानें आजवर केलेली प्रगति ही प्रसन्न मनातच शक्य झाली आहे. अभिजात कृतींची, वाड्ययाची व कलांची निर्मिती प्रसन्न मनाचेंच द्योतक असतें. गीतेंत श्रीभगवान श्रीकृष्णानें म्हटल्याप्रमाणें, "प्रसन्नचेतसों ह्याशु बुद्धिः पर्यवितष्ठते।" चित्त प्रसन्न असलें कीं बुद्धि स्थिर होते व विकास पावते.

आतां प्रश्न असा निर्माण होती की चित्ताची प्रसन्नता कोणत्या परिस्थितीत प्राप्त होऊं शकते ? अन्न, वस्न, आसरा ह्या मूलभूत मानवी गरजा प्रत्येकाल मिळाल्याच पाहिजेत. या बाबतींत सर्वच तत्त्वप्रणालींचें मतेक्य आहे. मतभेद निर्माण होऊं शकेल तो शिक्षणाच्या बाबतींत. या ठिकाणीं आणखी एक मुद्दा स्पष्ट करणें आवश्यक आहे. शिक्षण द्यावयास हवें या मुद्यावर सर्वांचेंच एकमत आहे. मतिमन्नता आहे ती किंवा होऊं शकेल ती कोणत्या प्रकारचें व कोणत्या पद्धतीनें शिक्षण द्यावें या प्रश्नाबाबत.

मानवाला या चराचर सृष्टींत एक विशिष्ट स्थान आहे. हें स्थान त्याला बुद्धीनेंच प्राप्त करून दिलें आहे; आणि बुद्धि विकसित होते ती शिक्षणाच्या माध्य-मानें. जशा प्रकारचें शिक्षण तशा प्रकारचा मानव. शिक्षणाचा अभाव, निर्बुद्ध मानव, अविकसित समाज. सर्जनशील शिक्षण, सर्जनशील समाज. गिरिकंदरांत रहाणारा मानव. अशा आज मानवाच्या श्रेणी निर्माण झाल्या आहेत.

ह्या श्रेणीतसुद्धां मानवा-मानवांत परक दिसून येतो; आणि हा परक विचारप्रणालीनें निर्माण होतो, सरंजामशाही समाजरचनेंत वाढलेला मानव गुलामगिरी अग्राह्म मानीत नाहीं. हुकुमशाही समाजरचनेंत मानव बौद्धिक गुलाम बनतो. लोकशाहींत मानव स्वतंत्र रीतीनें बुद्धीचा उपयोग करूं शकतो

#### मनांत आमूलाग्र बद्ल

कुवतीप्रमाणें प्रत्येकाकडून काम, गरजेनुसार प्रत्येकाला दाम, हें तत्त्व जर आचरणांत आणावयाचें असेल तर मानवी मनांत आमूलाग्र बदल व्हावयास पाहिजे. उपनिषदकाळापासन तों तहत आजतागायत धनांविषयीं खूप विचार प्रगट झालेले आहेत. "मा गृधः कस्यचिद् धनम्!" दुसऱ्याच्या धनाची वासना

कि नकोस, हा उपनिषदानें मानवाला दिलेला पहिला आदेश. 'धन हें सामूहिक गंडारांत साठविलें पाहिजे' अशी विचारसरणी आज मूळ धरूं पहात आहे. गत मानवाचेंच हें लक्षण आहे. साम्यवादी समाजरचनेंत अर्थोत्पादनाचीं गर्भे समजाच्या मालकीची केली जातात.

पण संपत्ति निर्माण करणारीं साधनें समजाच्या मालकीची करून संपत्ति-विमयाचा प्रश्न सुद्धं शकेल काय ? समाजवादी समाजरचनेंत संपत्तीची समान विमागणी अभिप्रेत असते. साम्यवादी समाजरचनेंत आर्थिक विषमता असूं विकते, नव्हे, असतेही.

#### विलोभनीय दश्य

याचा अर्थ आपण अधिक स्पष्ट रीतीनें पाहूं या. फक्त श्रमदानच करूं किल असा एक कामगार आहे. अन्न. वस्न, आसरा या प्राथमिक गरजा व प्रमदानांतर श्रमपरिहार करणारी व्यवस्था स्याच्यासाठीं निर्माण केली की पूर्व आहे. आतां आपण एक कलाकार घेऊं. अन्न, वस्न व आसरा या प्राथमिक गरजा भागविल्यानंतर त्याला मौल्यवान अशा कलासाहित्याची गरज लागेल. बाला उपलब्ध करून देणे समाजव्यवस्थेचें काम आहे. कारण आपण गरजेनुसार दाम देणार आहों. आतां या ठिकाणीं आर्थिक विषमता आपाततः शालीच. श्रमदान करणाराला त्याच्या गरजेनुसार दाम, कलाकाराला स्याच्या गरजेनुसार दाम, अलि ही विषमता अस्नही दोन्ही संतुष्ट! केवढें विलोभनीय हाम आहे हैं!

सर्वोदय विचारधारा तरी यापेक्षां निराळें काय करूं इच्छिते ? या हेशाच्या प्रारंभी सांगितल्याप्रमाणें साम्यवाद व सर्वेदिय यांचे उद्दिष्ट एकच होय समस्ताः सुखिनो भवन्तु । फरक आहे तो साधनांच्या बाबतीत.

साम्यवाद एकपक्षीय राजयंत्रणा निर्माण करून आपलें उदिष्ट साधूं इच्छितो. श्यायंत्रणेवर आपली पकड वसविण्यासाठीं वाम मार्गाचाहि अवलंब निषिद्ध श्रीत नाहीं; आणि राज्ययंत्रणा हस्तगत झाल्यावर विचारस्वातंत्र्यावर घाला बला तरी त्याचा विधिनिषध बाळगीत नाहीं. सर्वोदयप्रणाली विचारस्वातंत्र्य शेलाचें मानतें: आणि साधनांची शुचिता तितकीच मैाल्यवान मानते.

मी वर शिक्षणपद्धतीचा उल्लेख केळा आहे, आपणाळा कोणती समाज्य रचना हवी आहे याचा निश्चित आराखडा आपणांजवळ पाहिजे. तदनुसार शिक्षणकम तयार करतां येईळ. स्पार्टाच्या छोकांना स्वसंरक्षणासाठी घडधाकर प्रजाजन हवे असत; तेव्हां दुवळ्या मुळांना जगूंच देत नसत; त्यांना यम् सदनास पाठिविछें जात असे. शारीरिक शिक्षण अर्थात् सक्तीचें असे. सिंधू-गंगेच्या मुणीक प्रदेशांत आल्यावर आर्यांनीं आपल्या जीवनाळा अनुरूप अशीशिक्षणपद्धत सुरू केळी, पशुधन मोळाचें मानून धान्य उत्पादनासाठीं गोसंवर्धन पवित्र कर्तव्य म्हणून मानछें. वेदकाळीं मुद्रणकळा आस्तित्वांत नव्हतीं, तेव्हां मोखिक पद्धतीनें शिक्षण देण्यांत येई. ग्रंथ मुखोद्धत करण्यांत धन्यता मानण्यांत येई; दशग्रंथी ब्राह्मण वंदनीय झाळा. ब्रिटिशांना हिंदुस्थानांत आपर्के आसन स्थिर करण्यासाठी कारकुनांची प्रामुख्यानें उणीव मासूं लागळी. पण इंग्रजी शिक्षण वािघणीचें दूध ठरल्यामुळें त्याचा परिणाम निराळा झाळा ही गोष्ट वेगळी. भारताच्या आजच्या नियोजनकाळांत कुशळ तंत्रज्ञांची तीव्र उणीव मासत आहे, तेव्हां यांत्रिक शिक्षण आवश्यक झाळे आहे,

#### अणुशक्तीचा विधायक उपयोग

अणुशक्ति हस्तगत करण्यांत आज मानवसमाजाला भेडसावणारे प्रश्न सहज सुटूं शकतील. अन्न व फळफळावळ यांच्या निर्मितीसाठी व ते पदार्थ टिकविण्यासाठीं अणुशक्तीचा उत्तम उपयोग करतां येईल; तसेंच इंधन व वीजनिर्मितीसाठी तिचा उपयोग होईल.

अणुशक्तीचें ज्ञान हें मानवाला वरदानच ठरेल,मात्र त्यासाठीं मानवाचें मन विकसित करावें लागेल, मला या ठिकाणीं मंडुक उपनिषदामधील एका ऋचेची आठवण होते. आत्मा याचा अर्थ मन घेतला म्हणजे झालें.

> " नायमातमा प्रवचनेन छभ्यो न मेधया न बहुना श्वतेन यमेवैष वृणृते तेन छभ्य-स्तस्यैष आत्मा विवृणुते तन्नं स्याम्॥"

" मनुष्याचें मन प्रवचनानें, बुद्धीनें अथवा श्रवणानें वा वाचनानें विकसित

होत नाहीं; तें मन ज्या गोष्टीचा निद्ध्यास घेतें त्याचेंच स्वरूप त्याच्या प्रत्ययास येतें. याचाच अर्थ असा की नव समाजरचनेसाठीं प्रेम, दया, करुणा, ऋजुता यांनीच मानवी मन व्यापून गेलें पाहिजे.

# विध्वंसक स्वरूप नाहींसें कसें होईल ?

हेवा, मत्सर, द्वेष, कलह हे रिपू समाजधारणेला उपकारक ठरतील काय, असा एक प्रश्न मी सुरुवातीलाच उपस्थित केला आहे. त्याला उत्तर मीं आतांच दिलें आहे. प्रेम, दया, करुणा, ऋजुता यांनींच मानवी मन व्यापून गेलें पाहिजे. अणूचें विध्वंसक स्वरूप यांनींच हरण करतां येईल.

या लेखाच्या आरंमीं दिलेल्या सिद्धांताप्रमाणें The State will wither away, राज्ययंत्रणां निखळन पडेल, असा आणखी एक लेनिनचा सिद्धांत आहे. राज्ययंत्रणेची आवश्यकताच नाहीं असे मानणारा मानव केवढा उन्नत असला पाहिजे! वर्गकलहावर मर देणारा व एकपक्षीय तंत्रावर आधारलेला साम्यवाद असा मानव निर्माण करूं शकेल कीं काय, याची वानवाच आहे; कारण द्वेषानें द्वेष वाढतो; कलहानें अधिक कलह निर्माण होतो. ज्ञान अधिक करुणा हाच बुद्धाचा आदेश आज जगाला तारूं शकेल. सर्वोदय तत्त्वप्रणाली मानवी मन विकसित करण्याकडे आपलें सारें लक्ष केदित करते; आणि हा विकास श्रुचिर्मृत मार्गानेंच होईल असा तिचा हढ विश्वास आहे.



# संत नामदेव : एक प्रेषित

लेखकः गणेश विष्णु कविटकर, एम्. ए

जो पुरुषार्थ सिध्दीचौथी । घेऊनि आपुलिया हातीं । रिगाला अक्तिपंथीं । जगा देतु ॥ ( ज्ञानेश्वरी अ. १२-११९ )

## अनन्यसाधारण श्रेष्ठत्व

संत नामदेव हे महाराष्ट्रातील महान भगवद्भक्त. त्यांनी विव्रलमक्तीची चंद्रभागा साऱ्या भारतांत खेळविली. महाराष्ट्रातील विठ्ठलोपासनेचा प्रवाह नाम-देवांच्या उत्कट भक्तीनें, विशुद्ध चारित्र्याने, लोकसंत्राहक व समन्वय वृत्तीने गतिमान बनला आणि म्हणूनच त्यांचा आध्यात्मिक आणि साहित्यिक प्रवाह महाराष्ट्राच्या सीमा ओलांडून दूरवर पसरला. महाराष्ट्रातील कीर्तन-प्रथेचे व वारकरी सांप्रदायाचे ते अध्वर्य होत. तेराव्या शतकांत इस्लामी आक्रमणामुळे विस्कळित झालेल्या हिन्दु समाजाचा समतेचा पाया मजबूत करून त्याची प्रेमाने बांघणी करणारांपैकी ते एक प्रमुख विधाते होत. मानवाच्या वैयक्तिक आत्मसुघा रणेसाठीं, त्याच्या गुणविकासासाठीं आणि आत्मोद्धाकरितां वैष्णवधर्माचा, ज्यास महाराष्ट्रांत भागवत धर्भ असे म्हणतात, त्याचा प्रचार त्यांनी भारतभर केला अमंग या अभिनव वाङ्मयप्रकाराची अमोल देणगी त्यांनी महाराष्ट्रास दिली व प्राचीन मराठी वाङ्मयात भावसमृद्ध विचारांच्या, निर्मळ भक्तीच्या आणि अभंग रचनेच्या योगाने अमर स्थान मिळविलें, हिन्दी साहित्यातील संत-काव्य-परंपरेचे त्यानी प्रवंतन केलें. हिन्दी वाङ्मयातील संतमताचे वा निर्गुण भिनत-सांप्रदायाचे ते आद्य प्रणेते होत. व्रजभाषेचे ते आदि कवि होत. हिन्दी साहित्यांत मक्तिभावनेचा प्रवाह प्रथम नामदेवांनी आणून सोडला. हिन्दी गीतरचनेचे आद्य गायक आणि हिन्दी मक्तिकाव्यांचे प्रवर्तक म्हणून त्यांचा गौरव आजही केला जातो. हिन्दी माषेतील निर्गुण मिनतसांप्रदायाच्या विचारधारेस जगातील एकसमन्वयी धर्मग्रंथात, शिखांच्या आदिग्रंथात त्यांनी अभिमानाचे स्थान मिळवून दिले, आणि याच विचारधारेत्न आणि याच त्यांच्या काव्यात्न अनेक

ल्यातनाम उत्तर भारतीय संतांनी स्फूर्ति मिळविली. नामदेवांचे हें कार्य लक्षांत षेवून, संत साहित्यांचे विरूयात अभ्यासक व समीक्षक श्री. परशुराम चर्तुर्वेदी यांना "उत्तरी भारतकी संत परंपरा" या अथांत म्हटलें आहे की, आम्ही इतके निःसंकोच भावनेनें म्हणूं शकतों की, उत्तर भारतीय संतही नामदेवांचे भर ऋणी आहेत आणि त्यांच्याकरितां, तसेच महाराष्ट्रातील संतांकरिता संत नामदेवांनी एक मार्गदर्शनाचे कार्य केलें आहे. या दृष्टीने विचार करतां संत नामदेव केंवळ महाराष्ट्रीयच नव्हे तर भारत वर्षाचा अमोल सांस्कृतिक ठेवा आहेत. नामदेवाचे अनुयायीं भारतात उत्तरेस गुजरात, राजस्थान, मध्यप्रदेश आणि उत्तरप्रदेश, पंजाब व दक्षिणेस महाराष्ट्र, आन्ध्र, म्हैसूर मद्रास इत्यादि प्रांतांत दूरवर लाखांच्या संख्येने पसरले आहेत. नामदेवा-नंतर मराठी व हिन्दी वाङ्मयाची स्थित्यंतरें झाळीं तरी त्यांच्या वाङ्मयाची लोकप्रियता या अनुयायांमध्यें कायमचीच आहे. हिमकन्येच्या विमल प्रवाहांत कृष्णीघ मिसळले तरी तिचें शुचित्व थोडेच कमी होणार! महानुभाव, जैन लिंगायत इत्यादि वेदबाह्य पंथांचे आणि जुन्या संस्कृत पंडितांचे महाराष्ट्र धर्मावर व भाषेवर हुछे झाले. इस्लामी संस्कृतीची गंडांतरे आलीं तरी त्यांच्या वाङ्म-याची छोकप्रियता आणि अभिरुचि यत्किंचितही ढळछी नाही. कित्येक शतकें होवून गेली तरीही संत नामदेवांच्या कार्माचे अवशेष दक्षिण व उत्तर भारतात आजही विशेषत्वाने दृष्टीस पडतात. यातच नामदेवांचे अनन्यसाधारण श्रेष्ठत्व तिद्ध होते.

# परमेश्वराचा एक प्रेषित

जनावाईच्या एका अमंगांत किलयुगातींल नामदेव हे पूर्वजनमी हिरण्य-किशपु कुलांतील प्रलहाद होते. दुसऱ्या जन्मीं राममक्त अंगद होते आणि द्वापार युगांतील कृष्णभक्त उद्धव होते अशी त्यांच्या जन्माची मूळकथा सांगि-तली आहे. दुसऱ्या एका अमंगात जनावाईने सांगितलेल्या गोष्टी फार मह-वाच्या आहेत. ती म्हणते—"आमचे निराकाराचे नाणे गुद्ध म्हणजे ब्रह्मवस्तूचें ठेवणे होय. हें अमोलिक नाणे मोठचा प्रयत्नाने प्रकट केलें. त्यांचे ग्राहक साध-संत आहेत. या नाण्यांची टाकसाळ करणारे व्यास, विसष्ठ, नारद, इत्यादि ऋषी आहेत. या नाण्यांचे उत्पादन करण्यांसाठी लागलेली चांदी उद्धव अकुरांनीं सा. ली. ३ आटिवली. त्यावर नामदेवांच्या कोशीराजाचा शिक्का असून त्यावर विठोबांची निशाणी आहे." व्यास, वित्र आणि नारद या पूर्वंकालीन ऋषींनी व भक्तांनी अनुसरलेल्या मिक्तमार्गाचा तिन्ही लोकांत उपदेश करण्याकरिता नामदेव अवितरले, असे जनाबाईचें स्पष्ट मत आहे. भक्तराज नामदेवांची या ऋषींशी व भक्तांशी अप्रत्यक्षपणें तुलनाच केली आहे. तो अभंग असा:—

निराकारीचे नाणे। ग्रुध्द ब्रह्मीचे ठेवणे ॥ १॥ प्रयत्ने काढिले बाहेरी। संत साधु सवदागरी ॥ २॥ व्यास विसष्ट नारदमुनी। टांकसाळ घातली त्यांनी ॥ ३॥ उध्दव अक्रूर स्वच्छंदी। त्यानी आटविली चांदी॥ ४॥ केशव नामयाचा शिक्का। हारप चाले तिन्ही लोकां॥ ५॥ पारख नामयाची जनी। वरती विठोबाची निशाणी॥६॥ २१०६॥

भक्तिमार्ग चालविण्याकरिता देवाने शिक्कामोर्तब करून नामदेवांना इहलोकी पाठिवले. कोणत्याही धर्मात उपदेशकास ईश्वरी आज्ञेचा शिक्का असावा लागतो असा पूर्वापार संकेत आहे. नामदेवराय ईश्वराचा शिक्कामोर्तब घेवून आलेले ईश्वराचे प्रेषित होते, ही विचारसरणी जनाबाईच्या अमंगातून व्यक्त होते. तुकोबाराय आपलें अवतारकार्य सांगतांना असेच म्हणतात:—

#### एकंदर शिक्का। पाठविला इहलोका। आलो म्हणे तुका। मी नामाचा धारक ॥

इतर धर्मातील भगवान ख्रिस्त, भगवान महमंद, भगवान बुद्ध यांच्या प्रमाणें नामदेव-तुकाराम या विभूती ईश्वरी आज्ञेचा शिक्का घेऊन पूर्वऋषीप्रमाणें भूतलावर अवतरल्या होत्या. तेराव्या शतकात अनेक संत होऊन गेले व त्यांनी भारतीय संस्कृतीच्या पुनरुज्जीवनाच्या त्या काळांत उदात्त विचार व आचार यांनी बहुजनसमाजास आकृष्ट करून भारतीय संस्कृतीवर ओढवूं पहाणाऱ्या अपमृत्यूचा परिहार करण्याचें अलौकिक कार्य नामदेवांनी केलें; उच्च नीच वर्गाना परमार्थ साधनांत रंगविलें आणि समकालीन वैष्णववीरांचे पुढारीपण पत्करिलें. यापेक्षांही अध्यात्मदृष्टचा नामदेवांच्या चारित्राचें व कार्याचें महत्व अपूर्व आहे. ईश्वरी आज्ञेने वैष्णवधर्माच्या प्रचाराचे उध्दवाचे कार्य करण्याकरिता अवतर-लेल्या नामदेवांचा अधिकार वैदिक ऋषी, उपदेशक अगर धर्मगुरु यांच्या

इतकाच आहे. संत, कवि, भक्त व धर्मोद्धारक या दृष्टींनी नामदेवांचा आयुष्य-क्रम उद्भवनीतेच्या कर्त्याइतकाच बोधप्रद व स्फूर्तिदायक आहे. भागवतात व उद्भवगीतेत (इ. स. ६०० ते ८००) वाहणारा मक्तिरस नामदेवांच्या काव्यात सर्वत्र दिसून येतो. भक्तिमार्गीयांचा वेद म्हणजे भागवत ग्रंथ. नामदेवांचा जीवनक्रम भागवत धर्माच्या ध्येयनिष्ठेने व प्रचारकाच्या प्रयत्नाने भरलेला आहे. भागवत धर्म व्यासप्रणीत सनातन धर्म आहे. त्याची गुरुपरंपरा देखील व्यासापासून चालत आलेली आहे. याच घर्माचें भारतभूमीत वैचारिक पुनरुजीवन करण्याचें कार्य नामदेवांनी ७०० वर्षापूर्वी केले. पांड्रांग मक्तीच्या अमृतवृक्षाखालीं लहानथोर मुमुक्षु त्यांनी एकत्र केले. हातीं वीणा घेऊन त्यानीं पंढरी ते धुमान व पुढें अटकेपर्यंत खेडोपाडी झोपड्या झोपडचांत्न मागवत धर्माच्या संदेशाचें लोण पोहोचवलें. "आम्ही करूं भागवत धर्म" ही तर त्यांची प्रतिज्ञा होती, व ''ज्ञानदीप लावूं जगीं" या काव्यपंक्तीत म्हटल्याप्रमाणें ज्ञानज्योतीवर असंख्य दीप उजळ्न मानवी जीवन तेजोमय करण्याचें त्यांचे जीवनध्येय होतें. त्या शब्दांनीं परमेश्वर डोलूं लागेल, सर्वत्र प्रेम उत्पन्न होईल आणि सर्वत्र आत्मज्ञानाचा दीप प्रज्वलित केला जाईल, असें साहित्य, असें वाङ्मय निर्माण कर, असे नामदेवांनी म्हटले आहे.

> बोलू ऐसे बोल । जेणे बोले विट्टल डोले प्रेम सर्वांगाचे ठायी । वाचे विट्टल रखुमाई नाचूं कीर्तनाचे रंगी । ज्ञानदीप लावूं जगीं ॥

तात्पर्य—माणसानें आपल्या अंगीं असलेला गुण भगवंताकडे लावला हैं खरें, पण पुढें भगवंत राहातो बाजूला; आणि आपण त्याचा व्यवहार बनतो. आपले गुण देहबुद्धीतूनच प्रकट होत असल्यानें भगवंताचें सरण नसेल तर त्यामुळें आपला अभिमान वाढतच जातो.

## आसक्ती मोठी विलक्षण आहे.

एक चांगला विद्वान वैदिक ब्राह्मण होता. त्यानें चार शास्त्रांचे अध्ययन केलें असल्यामुळे लोक त्याला पुष्कळ मान देत. त्याचें लग्न झाल्यावर त्यानें आपला संसार थाटला. बाई फार चांगल्या घराण्यांतील असल्यानें त्याच्या घरा-मध्यें अत्यंत शुद्ध आचार व विचार नांदत होते. दुर्देवानें दोन मुलें झाल्यावर ती बाई वारली. मुलें लहान होती तरी ब्राह्मणानें दुसरें लग्न केलें नाहीं; परंतु तो व्यसनी बनला. पूर्वीचा त्याचा आचार आणि विचार पूर्णपणें नष्ट झाला. कालांतरानें मुलें मोठीं झालीं आणि बाप म्हातारा झाला पण बापानें व्यसनापायीं पुष्कळ पेसा घालवल्यामुळें गरिबी आली व मुलांच्या शिक्षणाला देखील पेसा उरला नाहीं. मोठा मुलगा बापाला मारीत असे आणि धाकट्या मुलाला वेड लागलें होतें. अशी परिस्थित असून सुद्धां म्हातारा मुलांची काळजी करायचा आणि त्यांना सोडायला तयार नसायचा.

तालर्थ — प्रपंचाची आसिकत ही मोठी विलक्षण आहे. त्या ठिकाणीं चांगल्या विद्वान लोकांचा विवेक देखील फिक्का पडतो. आपल्या मुलाबाळांचा प्रश्न आला की बुद्धीला मोहांचें पटल आल्याप्रमाणें होतें. प्रेम असावें पण तें माझेपणाचें नसावें. माझेपणाचें प्रेम शेवटीं दु:खालाच कारण बनतें. माझेपणाचें ठिकाणीं मगवंताला ठेवावा. म्हणजे व्यवहार उरेल, प्रेम राहील पण त्यानें नुकसान होणार नाहीं.

#### भगवंताचें नाम व पापः

एका गांवामध्यें एक जरा वाह्यात असा तरुण मनुष्य राहत असे. सामान्य लोकांना कांहीतरी कारण काढून ताप देणें, हाच त्याचा धंदा बनला होता. एके दिवशों संध्याकाळीं एक कुलीन बाई देवाच्या दर्शनाला गेली होती. देवाचें दर्शन करून ती सरळ मार्गानें घरीं परत निघाली. ती एकटी निघालेली पाहून हा दुष्ट मनुष्य तिच्या मार्गे लागला. अगदीं संध्याकाळची वेळ झालेली अस्न रस्त्यामध्यें फारसें कोणी नव्हतें. इतक्यांत घराकडे जाण्यासाठीं म्हणून ती गल्लीकडे वळली. ही संधि साधून आडवळणावर त्यानें त्या बाईच्या पाठीवर थाप मारली. त्यावरोबर तिनें घावरून मार्गे पाहिलें. तिच्या तोंडावर पुष्कळ देवीचे वण होते. त्या माणसाच्या आईच्या तोंडावर अगदीं तसेच देवीचे वण होते. म्हणून त्या बाईच्या तोंडाकडे पाहिल्याबरोबर त्याला एकदम आपल्या आईची आठण झाली आणि त्याची पापवासना एकदम कमी झाली. तो अगदीं शरमून गेला आणि मान खालीं घाळून मुकाट्यानें चालता झाला.

तात्पर्य—ज्याप्रमाणें आईच्या आठवणीनें त्या दुष्ट मनुष्याला पापापासून परावृत्त केलें, त्याचप्रमाणें मोहापासून, लोभापासून व कामापासून भगवंताचें नाम आपल्याला परावृत्त करील. देहाला विटाळ झाला तर स्नान करून तो घालवितां येतो; पण मनाला झालेला विचाराचा विटाळ भगवंताच्या नामावाचून दूर होणार गहीं. आपण त्या दृष्टीनें नाम घेणें जरूर आहे. असें नाम जो घेईल त्याचें काम झाल्याशिवाय राहाणार नाहीं. नामाची सत्ता केवढी आहे याचा अनुभवः आपण जरूर घ्यावा.

#### जगावर प्रेम कसें करावें!

एका गावामध्यें एक गरीब म्हातारी राहात असे. तिला दोन मुलगे होते. दोघांचें हि आईवर अत्यंत प्रेम असे. रोतीवाडी व थोडा व्यापार करून ते मुलगे आपलें पोट भरीत. एका वर्षी घाकटा भाऊ कांहीं सामान विकण्याकरितां म्हणून इसऱ्याच्या आद्ल्या द्विशीं शेजारच्या गांवी गेला. मोठा मुलगा दुसऱ्याच्या दिवशीं पहांटे तीन वाजतां उठला आणि एक पाटीभर फळे घेऊन शेजारच्या गांवीं जाण्यास निघाला. हेतु असा कीं, सकाळीं दहा वाजेपर्यंत फळें विकावीत आणि मग घरी येऊन दुसरा साजरा करावा. पहांटेची वेळ असल्यानें वाटेमध्यें अगदीं अंघार होता. डोक्यावर पाटी घेऊन तो लगबगीने चालला असतां खाला कोणाचा तरी जोरानें धक्का बसला आणि त्याची पाटी सांडली. त्याबरो-बर त्याला संताप आला आणि ज्यानें धक्का दिला त्याला धरून अगदीं मोठ-मोठ्यानें शिव्या देत तो बडवूं लागला. इतक्यांत समोरूनच एक मनुष्य कंदील वेऊन आला. कंदिलाच्या उजेडामध्ये आपल्याला धक्का देणारा कोण आहे त्याचें तोंड पहावें म्हणून त्यानें त्या माणसाला पुढें ओढलें पण त्याचें तोंड दिसल्याब-रोबर त्यानें त्याला एकदम आलिंगनच दिलें. कारण, आदल्या दिवशीं गांवीं गेलेला त्याचा धाकटा भाऊच तो होता. आपलें सामान विकून तो दसऱ्या-साठीं घरीं परत येत होता; आपण ज्याला मारलें, तो आपला घाकटा भाऊच आहे हैं पाहिल्यावर मोठ्या भावाला फार वाईट वाटलें आणि तो म्हणाला, "नाऊं दें; फळांची किंमत काय आहे ? पण मी तुला मारलें हैं आईला कळल्यावर तिला काय वाटेल ? द्वेषापायीं मी तुला मारलें असें तिला बाटेल का ? तिला किती दुःख होईछ ?

नंतर दोघांनीं फळ गोळा केळीं. दोघेही बाजाराला गेले आणि फेंकें बिकून दुपारी परत घरीं आले. त्यांचा दसरा आनंदांत गेला.

तात्पर्य—मोठ्या मुलाचें आईवर खरें प्रेम होतें म्हणून तिचाच मुलगा असणारा जो त्याचा भाऊ त्याच्यावर त्याचें प्रेम होतें, त्याचप्रमाणें आपण मगवंतावर खरें प्रेम करायला शिकावें म्हणजे त्यानें उत्पन्न केलेल्या जगावर आपल्याला प्रेम करतां येईल.

# श्रीसाई---नमस्कार

#### लेखकः- पद्माकर प्रधान

ज्याचें वदन मंगल आहे, जो खरोखरीच मंगल आहे, जो नेहमी सुख करतो. व दुःख हरण करतो. अशा श्रीगणेशरूपी साईस माझा नमस्कार असो.

ज्याचे वाणीवर सरस्वती नेहमींच स्थिर आहे. अशा सरस्वतीरूपी साईस माझा नमस्कार असो.

जो आमच्या कुळाची चिंता वहातो, अशा कुळस्वामिनी साईस मी नमस्कार करतों.

जो विश्वंमर आहे. ज्याने सारे विश्व व्यापिले आहे, जो चराचरांत भरलेला आहे अशा विष्णुरूपी साईस माझा नमस्कार असो.

जो शंकरांप्रमाणे वरकरणी कोपिष्ट पण अंतर्र्थामीं जो अतिशय शांत व दयाळ आहे, अशा श्री शिव-रूपी-साईस माझा नमस्कार असो.

जो कृष्णाप्रमाणे विविध लीला करतो, मक्तांना चमत्कार दाखवितो आणि मनःकामना पूर्ण करतो, अशा श्रीकृष्ण-रूपी साईस माझा नमस्कार असो

आपल्या भक्तांसाठी नाना रूपे घेऊन भक्तांची ज्या विष्ठलाने लाजा राखली त्या विष्ठल-रूपी साईस माझा नमस्कार ससो.

जो हनुमंताच्या सदैव हृदयांत होता ज्याने शबरीची उष्टी बोरें खाछी, अशा भक्तप्रेमी प्रेमळ, कर्तव्यदक्ष रामरूपी श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जो रामाचा नित्य ध्यास करीत होता, जो क्षणात लहान व क्षणांत मोठा होत होता अशा ब्रह्मचारी हनुमंतरूपी-श्रीसाईस मी नमस्कार करतों.

ज्याने सृष्टि निर्माण केली आहे, अशा ब्रह्मरूपी श्रीसाईस माझा नम-स्कार असो. साधू, संत, पुण्यात्मे, देवता, देवगण, ह्यांच्याशी एकरूप असलेल्या सदुरु श्री साईस माझा नमस्कार असो.

अशा ह्या आंतर्यामी योगिराज अनंतकोटीब्रह्माण्डनायक श्रीसचि-दानंद श्रीसाई देवास माझा प्रेमपूर्वक नमस्कार.

जशी श्रीकृष्णाची द्वारका, विठ्ठलाची पंढरी तशी श्रीसाईची शिरडी. अशा शिरडीपतीस माझा नमस्कार असो.

जो सोळाव्या वर्षी निंबवृक्षाखाली प्रकटला हेच माझ्या गुरूचे स्थान आहे असे सांगून ज्यांनी तेथेच वास्तव्य केले त्या तेजःपुंज, कोमल, सात्विक साईस मी नमस्कार करतो.

जो साई चांद्रभाईचे सोयऱ्यांच्या लग्नाचे वेळी वरातीमागून आला त्या साईस माझा नमस्कार असो.

जो साई, शिरडीयामीं गरीबांची, दीन दुबळ्यांची, रोग्यांची सेवा करीत होता त्या श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जो साई पहेलवानी पेशा धारण करीत होता, अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जो साई कधी हिन्दू तर कधी यवन दिसत असे अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जो साई लेंडी बागेत्न परतत होता अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो. जो साई घरोघरीं भिक्षा मागत असे अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जो साई रानींवनीं एकटाच अनवाणी भटकत असे अशा श्रीमाईस माझा नमस्कार असो.

जो साई निंबवृक्षाखालीं बसत असे अज्ञा श्रीसाईस माझा नम-स्कार असो.

जो साई मशीदीमध्ये सटका घेऊन, चिलीम मरून मक्तांना आशी-र्वाद देत असे अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जो साई द्वारकामाईंत धुनीजवळ बस्न अल्लाचा ध्यास करीत असे अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो. चिंध्यांनी बांधलेल्या फळीवर झोपणाऱ्या श्रीसाईस नमस्कार असो.

एक दिवस मशीदीत तर एक दिवस द्वारकामाईंत झोपणाऱ्या श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

निरनिराळ्या देवांची रूपें धारण करून मक्तांना दुर्शन देणा=या श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

पंचमहाभूतावर सत्ता गाजविणाऱ्या श्रीसाईस माझा नमस्कार असो. आपली आतडी ओकून नि खच्छ धुवून वाळत घालणाऱ्या साईस माझा नमस्कार असो.

भक्ताकडून हरिपाठ, ज्ञानेश्वरी, गीता, गुरुचरित्र वाचून घेणा=था। श्रीसाईस माझा नमस्कार असो

'माझ्या गुरूची माझ्यावर कृपा आहे' असे म्हणणाऱ्या श्रीसाईस

'अल्ला मालिक आहे ' असे म्हणून भक्तांना आशीर्वाद देऊन त्यांचे हित साधणाऱ्या श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

भक्ताचे कल्याण करून, श्रीहरिचरणी लावणाऱ्या साईस माझा

भक्तासाठी अहोरात्र तळमळणाऱ्या व आई प्रमाणे काळजी वाहणाऱ्या श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

भक्तांच्या हृद्यात नित्य वास करणाऱ्या, अशा परमपवित्र श्रीसाईस

जो साई केवळ कोपून तसेच प्रसंगी शिव्या देऊन भक्तांचे हिता साधतो अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जो जन्मोजन्मीचे माकीत जाणतो अशा श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जरी साई मानवावार असला तरी मानवांप्रमाणें कधींही विकार न होतां बाह्यतः मला विकार होतात असे लीलेनें दाखविणाऱ्या श्रीसाईस माझा नमस्कार असो.

जय जय साईनाथा......तुला दोन हस्त जोडून, तुझ्या चरणीं माथा ठेऊन, तुला अनन्यभावे शरण जाऊन तुला माझा हा साष्टांग नमस्कार. हेसंत शिरोमणी, दयाघना, करुणासागरा तुला माझा त्रिवार प्रणाम. देवा साईनाथा, तुझ्यावर एकनिष्ठा ठेऊन, तुझ्यावर पूर्ण श्रद्धा ठेऊन, हा प्रेमपूर्वक एक शत-प्रणाम.

भक्तासाठी अहोरात्र तळमळणाऱ्या देवा, तुला माझे एक सहस्रप्रणाम. हे भगवन्ता, भक्तांचा उद्घार करण्यासाठी अवतरलेल्या तूं तुला माझे श-सहस्रप्रणाम.

हे सत्पुरुषा, तूं एका जागी बसून सारें जाणतोस, तूं डोळे मिट्टन शऱ्या विश्वाचा पसारा जाणतोस, अशा तुला माझे लाखो प्रणाम.

हे शिरडीपती, तूं संतांशी एकरूप आहेस, तृं संत केवळ निमित्तमात्र अस्न तृं प्रत्यक्ष परमेश्वर आहेस, अशा तुला माझे कोटि कोटि प्रणाम.

हे ब्रह्माधीशा, मी एक मूढ पापी व अज्ञानी आहें. तुझे अस्तित्व गिजण्याची कुवत माझ्यात नाही. तरी देखील तूं साऱ्या जगाचा स्वामी गहेस. म्हणून हे सिच्चदानंद सद्गुरु साईनाथा तुला माझे अनंत कोटि प्रणाम.

# फलश्रुति

जो ही साई-स्तुती-नमस्कार चित्तशुद्ध ठेऊन, आदरानें, एकनिष्ठेनें आणि नित्यनियमानें बाबांचें स्मरण करून, बाबांवर विश्वास ठेऊन आवडीनें एठण करील त्याच्यावर बाबांची कृपा झाल्याखेरीज राहणार नाही, बाबा त्यांची निश्चित काळजी वाहतील; त्याच्या पाठी सदैव राहतील हे सत्य जाणा. अशा तन्हेने जो हे साई-नमस्कार आदरपूर्वक-प्रेमाने करील त्याचें बाबांवर ऋण होतील त्या ऋणाची फेड बाबा केल्यावाचून राहणार नाहीत.

॥ ॐ साईनाथाय नमः॥

# वांवांचे बहुमोल बोल

लेखक:-श्री. ल. म. ऊर्फ बापूजी रणदिवे बी. ए.

चळल्या काय कुठं नेतां। बापाचा माल घेऊनि जातां॥ जा शिवेवरी नेऊनि आतां। पीठ तत्वतां टाका तें॥ आल्या रांडा फूकट खाऊ। लुटाया मज घावंघावूं॥ गहूं माझे काय कर्जाऊ। पीठ नेऊं पाहतां॥

एकदां शिरडी गांवांत महामारीची सांथ आठी होती. त्यामुळे गांवकरी मंडळी अत्यंत सचिंत होती. आपलें रक्षण करणारा परमेश्वर म्हणजे श्रीसाईबाब ही त्यांची हढ श्रद्धा होती. भक्तांच्या हाकेला घावणें हें बाबांचे ब्रीद आहें. ज्या क्षेत्रांत त्यांनीं आपलें वास्तव्य ठेविले होते त्या पुण्यक्षेत्रांत रहाणाच्या लोकांची दुःखें व संकटें निरसन करणें हें बाबा आपले कर्तव्य समजत असत. त्यांमुळे यावर उपाय काय करावा याचा त्यांनीं निर्णय चेतला व एके दिवशीं प्रातःकाळीं श्रीसाईबाबांनीं गव्हाच्या पोत्याजवळ जाऊन त्यांतील गहूं काढले व जातें मांइन त्यांनी स्वतः दळावयास सुरवात केली.

ही बातमी गावांत पसरतांच पुष्कळशी मंडळी तें दळण पहाण्यास आली. त्यातील चार श्रिया मिश्रदींत वर चढल्या व त्यांनीं जात्याचा खुंटा बाबांच्या हातून हिसकाऊन घेतला व बाबांची गाणीं म्हणत दळण्यास प्रारंभ केला. सुपांत काढलेले एक पायली गहूं अशा तन्हेंने दळन झाले.हेंपीठ पाहून दळणाऱ्या बायकांच्या मनांत एकेक विचार लहरी येऊं लागल्या. त्यांना वाटले की बाबा फकीर आहेत. त्यांना संसार नाहीं. तेव्हां या पीठाचें ते काय करणार ? आपल्यासाठींच त्यांनी हैं पीठ दळण्याचें काम केलें असलें पाहिंजे. आतां या पिठाचे चार माग करतील व आपणांस देतील, असें मनोराज्य त्यांच्या मनांत चाललें होतें. म्हणून त्या श्रियांनीं आपापल्या सुपांत पीठ भरून तें त्या घरी नेण्याच्या बेतांत होत्या. येथपर्यन्त बाबा कांहीं बोलले नव्हते पण ज्यावेळी तें पीठ त्या घरीं न्यावयाच्या तथारीत

त्यां त्यांवेळीं बाबांनी वरील उद्गार काढले. बाबांनी त्यांना तें पीठ शिवेवर किन टाकण्यास सांगितलें. महामारी गावांत्न नाहींशी करण्याचा तोडगा होता, त्या स्त्रियांचा पीठ घरी नेण्याचा बेत सिद्धिस न गेल्या मुळेंत्यांची फिजतीं बाबांच्या या तोडग्यामुळे गावांतील रोग नाहींसा झाला व गावकऱ्यांची किता दूर झाली. बाबांचा हा चमत्कारच आहे.

बास्तिवक गहूं व महामारी यांचा कांहींही संबंध नसतांना बाबांनी हा मालार करून गांव रोगमुक्त केला व त्याच बरोबर त्यांनी जे उद्गार काढले ते बाव बोधप्रद आहेत. बोलतां बोलतां उपदेशामृत पाजण्याची त्यांची हातोटी क्राणनीय आहे. या त्यांच्या बोलांत त्यांनी आपल्या मक्तांना हाच उपदेश केला आहे कि काल खाळपणा हा मानवजातीला कलंक आहे. दुस-याच्या मालकीची वस्तू बाली समजणे हें योग्य नाहीं. दुस-याच्या मालकीच्या वस्तूची अभिलाषा धरली असतां जगांत कशी फटफजिती होते यांचे हें उदाहरण आहे. त्याचप्रमाणें ही क्राब्द माउली आपल्या मक्तांच्या रक्षणासाठीं वाटेल ते कृत्य करण्यास कशी त्यार आहे यांचे हे प्रत्यंतर आहे.

श्रीसाईबाबा हे परमेश्वराचे अवतार आहेत अशी कांहींची घारणा आहे. कांहीं त्यांना संतश्रेष्ठाच्या पदवीला पोहोंचिवतात. 'जगाच्या कल्याणा संतांच्या मेगूति। देह कष्टविती उपकारें'॥ अशा विभूतींना स्वतःचे असें काहींच काम सतें पण जनतेकरितां त्यांचें अंतःकरण तीळ तीळ तुटत असतें. लोक सुखी हानेत, त्यांची संकटे निरसन व्हावींत, ते सदाचारी व्हावेत व ज्या परमेश्वराच्या सतेने ते आपलीं कार्यें करतात त्या परश्वमेराचें त्यांना स्मरण व्हावे म्हणून अशा विभूति सदैव कार्यप्रवृत्त असतात व म्हणूनच गांवकच्यांच्या रक्षणासाठीं बावांनी सतः जातें मांछून गहूं दळले. केवढी ही माऊली कनवाळ. धन्य धन्य ते गांवकरी की ज्यांचे रक्षण करण्यास बाबांचे सुदर्शन चक्र सदैव सज्ज असे. आणखी एक गेष्ट त्यांच्या उद्वारावरून सुचिवली जाते कीं मनांत स्वार्थ घरून कोणतीही गोष्ट कर्ल नये. कर्म करणें मनुष्याच्या हातीं असतें. यश मिळणें परमेश्वराच्या हातीं स्णून लोभाविष्ट होऊन कर्मे होतां कामा नयेत असाच उपदेश बाबांनी त्या क्रियांना केला. बाबांचे बोल जरी सहजगत्या त्यांच्या सुखांतून बाहेर पडत होते त्यीला बोलांत परम सामर्थ्य होतें. याच बोलांनी कित्येक भक्तांचा उद्धार झालाआहे.

# श्रद्धा हा वृक्ष - सबुरी हें खत वावांची बहुमोल देणगी

िलेखकः जयप्रकाश पद्मनाथ बाबरेका

श्रद्धा व सबुरी हा बाबांनी दिलेला एक जीवनमंत्र आहे. माझ्यासतें श्रद्धा म्हणजे एक फलवृक्ष होय, व सबुरी म्हणजे त्यास दिलेलें खत होय. त्यांना असे कल्पणें म्हणजे कांहीं वैचित्र्य आहे असें नव्हें, कारण मानवी जीवनाझी ह्या दोन्ही गोष्टींचा अगदी निकटचा संबध आहे. मानवी जीवन हें ह्या दोन्ही गोष्टींशी विसंगत आहे, असें म्हणण्यास कांहींच हरकत नाही. असें मला वाटते. म्हणूनच बाबांही ह्या दोन गोष्टींचा अमूल्य ठेवा सूचीरूपाने आपल्या मक्तांपुढें ठेवला आहे. आतां असा प्रश्न आला कीं, हे बृक्ष कल्पिणें यथार्थ आहे का श ह्यांचें उत्तर आपणास होकारार्थींच द्यांचें लागेल; कारण ह्या बृक्षापासून आपणास अखेर यशफल हे नि:संशय प्राप्त होतेंच, अर्थात, यशाच फल हें प्रत्येकास मधुरच वाटत असतें. अशा प्रकारे श्रद्धावृक्ष हा मानवी जीवनास निरंतर आनंद देणारा एक वृक्ष होय; कारण ह्यामुळे त्रस्त मानव हा त्या बृक्षाच्या लायेतसुद्धा आनंद प्राप्त करून घेऊं शकतो.

आतां आपण मानवी जीवनाकडे पाहिल्यास, नेहमीच तें त्रासलेलें, धांद-रट, उताबळी असें अनेक स्बरूपांत दिसतें अशा ह्या जीवनांत स्थिरतेपेक्षां अस्थिरतेचीं वलयेंच जास्त असतात. अर्थात अशा ह्या जीवनांत मानवांची आकांक्षा कांहीं कमी नसते; ती प्रत्येक क्षणाला वृद्धिगंत होतच असते. उदाहरणार्थ, अपेक्षेप्रमाणें एखादी घटना व्यवस्थित घडली कीं लगेच दुसरी गोष्टसुद्धा अशीच यशस्वी व्हावी, ह्याकडे मानवी

हिं सुकतो; हैं स्वभाविकच आहे. परंतु त्यांत सुद्धां अति उतावळ करणें किंवा इत्य मार्गानीं प्रयत्न करणें हे कांही योग्य नाहीं. अशा प्रकारें अन्यमार्गानी केले प्रयत्न, किंवा उतावळीपणा हा त्या गोष्टीस बाधा आणतो; व अखेर ती हि सिद्ध होण्याचें तर राहिले बाज्लाच, पण त्या पासून निराशा प्राप्त करून हों. आता हेच पाहा नां, सृष्टिदेवी आपल्या यक्षकांडीनें निसर्गांत अनेक बदल इत्वन आणित असते. त्यामुळे कमाकमाने ऋतुमान, निसर्ग सौंदर्य इ. अनेक मेरीत बद्र घडून येत असतो; त्यामुळे वनसृष्टींतील वृक्ष आपली वी नवी रूपे प्रगट करीत असतात. हे वृक्ष कांही दिवस हरित राहून मनाला ग्रानंद देत असतात. अशा ह्या बदलत्या रूपांत स्थिरता नसते; म्हणजे हिंचा तेथें अभाव आहे असें म्हणणें म्हणजे कांही वावगें नाहीं; वरील शीचे उदाहरण देऊन आपण सृष्टीवर कोठलीच मात करूं शकत नाहीं; ातुं सांगण्याचा उद्देश असा कीं, म्हणूनच ह्या सृष्टीत सुखदुःखांचा समिश्र रिणाम दिसून येतो. परंतु हा श्रद्धेला किंवा श्रद्धावृक्षाला एक ठराविक सान आहे. त्या स्थानांतच आपण त्या वृक्षाचे फळ चाखूं शकतो. शिवाय वा श्रद्धावृक्षाकडे जाण्याचा मार्ग सुद्धा वेगळाच आहे. परंतु इतक्या खोल ग जाता आपणास हे माहीत की, मानव हा अंधश्रद्धा आहे, कुठल्याही गोष्टीवर भाल्या यशासाठीं तो श्रद्धा ठेवण्यास लागेच तयार होतो. अर्थात, असा शंध श्रद्धाळ्पणा आता ह्या वैज्ञानिक युगांत बराच कमी झाला आहे. ती गोष्ट मेंडून चा. परंतु अशा प्रकारे एखाचा गोष्टीवर आपली अनन्य श्रद्धा प्रगट मतांना त्यांनी वैचारिक दृष्टच आजुबाजूची परिस्थिती, अनुभव इत्यादी गेष्टींचा विचार करणें अत्यावश्यक आहे. त्यांतृनच श्रदेचे खरे बीज लते, व तो एक श्रद्धावृक्ष बनतो.

अर्थात, असा वृक्ष वाढवून नंतर त्याची काळजी घेणे, ह्या अगोदर तो वाढत असतानांच त्यांत निर्मळता, पाविच्य, निर्माण करणें हे अत्यावश्यक असते. म्हणजेच, त्याच्या पूर्ण वाढीनंतर आपणांस त्याच्या मधुर, अमृततुल्य स्थाफलाची प्राप्ती स्वादिष्ट वाटेल, तेव्हांच त्याला श्रद्धेचे फळम्हणणें योग्य ठरेल. स्था त्याकरितां सबुरीरुपी खताची अत्यंत जरूरी आहे. नुसती श्रध्दा अस्न, तिच्यापास्न यशाची त्वरीत आशा करणें म्हणजे मूर्खपणाच होय. कारण कुठलीही गोष्टअतिघाईनें करण्यास गेले, आणि जरी तिची प्राप्ती झाली तरी त्यात थोडीफार उणीव राहातेच, अशी प्राप्ती किंवा यश हैं निभंळ नस्त म्हणून मन पुन्हा हेलकावे खावूं लागतें. त्याकरितां श्रें खेच्या वृक्षास सबुरीचें खत योग्य प्रमाणांत देऊन तिची वृद्धी करणें हैंच हितावह असतें. असे म्हणतातच कीं श्रें केवाचून फळ नाहीं. तेव्हां असें सुद्धा म्हणण्यास हरकत नाही कीं, सबुरी वाचून श्रद्धा नाहीं. हाचा अर्थ एवढाच की, सबुरी नसली तर त्या श्रद्धेचा पाहिजे त्या प्रमाणांत उपयोग होत नाहीं. म्हणून ह्या दोन्ही गोष्टी आपल्या जीवनांत आपणें आचरणांत हेच योग्य आहे.बाबांनीं ह्या दोन गोष्टी प्रसाद म्हणून दिल्या आहेत. त्याकडे आध्यात्मक रीतीनेंच पहांता येतें असें नव्हे तर त्या आपणास व्यावहारिक बाबतीत सुद्धां पडताळतां येतात.

आपल्या धर्मात श्रद्धेचें माहातम्य हैं पुष्कळ ज्ञानी पुरुषांकङ्कन निरिनराळ्या प्रकारानें वर्णिलेलें आहे अशा ह्या श्रद्धेला भगवान श्रीकृष्णानी सुद्धां पवित्र भगवद् गीतेंत किती महत्त्वाचे स्थान दिलें आहे तें पुढील श्लोकावरून प्रत्ययास येईल.

# अश्रद्धया हुतं दत्तं तपस्तंत कृतं च यत्। असदित्युच्यते पार्थ न च तत्त्रेत्य नो इह ॥ २८॥

वरील श्लोकावस्न श्रद्धेचे माहाम्य किती मोठें, व अवर्णनीय आहे, हैं समजतें. हा उलट अश्रद्धेचें पळ करें निरुपयोगी असतें हैं आपणास पाहावयास मिळतें. अशा प्रकारें आपल्या धर्मात, शास्त्रांत वर्णिलेली श्रद्धा ह्या धक्काधुक्कीच्या जीवनांत स्थिर ठेऊन तिचें योग्य पळ मिळण्याकरीता वाट पाहणें बरें.

बाबानीं अपणास श्रेद्धचा बृक्ष दिलेला आहे, फक्त त्याम सबुरीरूपी खत देऊन त्याच्या यशफळाचा मघुर आस्वाद घेणें मात्र ह्या अभागी मानवा-च्याच हातीं आहे.



# श्रीगोंदवलेकर महाराज कांहीं हितोपदेशाच्या गोष्टी

かんそんかかかかかかかかかかかかか

## तुकोबांची धिंड

साधनावस्थेमध्यें असतांना तुकोबांनी जेवढ्या हालअपेष्टा, जेवढी निंदा ोसली तितकी फारच थोडचा साधूच्या वाट्याला आली. पण या कडक भट्टी-एन जें सोनें तयार झालें तें आज तीनशें वर्षे होऊन गेलीं तरी अजून कसें निक आहे! एका शिमग्यामध्यें देहूच्या तारगट लोकांनीं विचार केला की, "अरे शतुक्या छेकाचा! रात्रंदिवस त्या पांडुरंगाचें डोकें धरून बसतो आणि जरा वेळ किलाला की, रानांत डोंगरावर जाऊन बसतो, याची जरा गंमत करूं." म्हणून क्षवडीच्या दिवशीं अगदीं सकाळीं पंधरावीस मंडळी एक मोठें गाढव, कांद्यांच्या ॥ळा, डांबर, डबे व काठ्या असा सरंजाम घेऊन तुकोबांच्या दारासमोर जमली गणि सगळ्यांनी मिळ्न त्यांच्या नांवानें पांचजन्य केला. तुकोवा स्नान आटोपून बिपूजा करण्यांत गुंतले होते. गडबड ऐकून बाहेर आले, तेव्हां एक शिष्ट **पुढें** हणाले, " अहो तुकाराम! आज आम्ही तुमची मोठी मिरवणूक काढणार आहोंत. प्रही साधु बनला नव्हे का ? तुम्ही आमच्या गांवचें भूषण आहांत." हैं बोलणें किन तुकोबा अगदी मुकाट्यांनें पुढें झाले; कारण त्या लोकांशी विरोध करणें हणजे जास्त प्रसंग ओढवून घेणें होय ही गोष्ट त्यांन माहीत होती. मंडळीनी क्रोबाळा गाढवावर उलटें बसवलें, त्यांच्या गळ्यांत कांद्याच्या माळा घातल्याः; बैंडाला डांबर फासले आणि डबे बडवीत मिरवणूक गांबातून निघाली. गांवातील गाळे छोक हसूं लागले पण तुकोबा मनांत म्हणाले, "पांडरंगा! तुर्झा इच्छा अाज अशी आहे ना! मग तसेंच होऊ दे " मिरवणूक गांवातृत फिरून घरीं परत

आली व सर्व मंडळी निघून गेली, जिजाबाईला फार वाईट वांटलें व ती म्हणाली, "काय मेले दुष्ट लोक!" पण लगेच तुकोबा म्हणाले; "छे छे! अवले, लोकांना कां नांवें ठेवतेस ? अग, आपली गांवांतून मिरवणूक तरी केव्हां निघायची पांडरंगानें केलें तें योग्यच केलें आहे."

तात्पर्थ— जें जें घडतें तें तें भगवंताच्या इच्छेनें घडतें ही खरी भावना झाली, कीं वाईट गोष्टीचें देखील कौतुक वाटतें. झाडाचे पानसुद्धां जर भगवं-ताच्या सत्तेनें हालतें तर मग आपल्या जीवनांत घडणाऱ्या गोष्टी त्याच्याच सत्तेनें होतात हैं काय सांगायला पाहिजे ? आपण नेहमीं सावध राहावें. प्रसंग आला कीं भगवंताचें स्मरण करून त्याच्या इच्छेवर सोंपवावें. म्हणजे कर्तव्य बरोवर होऊन शिवाय फलाचें सुख:दुख बाधणार नाही.

#### जितके कळतें तितकें करा.

एका माणसाला दोन मुलें होती. पहिली होती मुलगी आणि तिच्या पाठीवर बारा वर्षांनीं त्याला एक मुलगा झाला. मुलीला सोळावें वर्ष लागल्यावर एक चांगला कुलशीलवान मुलगा पाहून त्यानें मुलीचें लग्न करून दिलें. लगानंतर दोनतीन वर्षें तिचं उत्तम चाललें. पुढें दुदेंवानें नव-याला एका बाईचा नाद लागला. घरामच्ये बायकोला प्रत्यक्ष तो असा छळत नसे, पण तो तिच्याशीं भाषण करायचा नाही. तिची कांहीं चौकशी करायची नाही. तिला औषधपाणी वगैरे द्यायचा नाही वर्षभर जेव्हा असे चाललें तेव्हां तीं कंटाळली आणि तिनें आपल्या बापाला पत्र लिहिलें. तिला आणण्यासाठी त्याने आपल्या घाकट्या मुलाला पाठवलें. सात आठ वर्षांचा तो मुलगा आपल्या बहिणीच्या घरीं गेला. मेव्हणा त्याच्याशीं अगदीं चांगला वागला. बहीणभाऊ निघायची तयारी होजन गाडी दारापुढें आली. दोचेजण गाडींत बसल्यावर मेव्हणा आपल्या बायकोला म्हणाला. "आतां मी बोलावीन तेव्हांच ये." मुलगिच्या डोळ्यांत पाणी आले आणि तिनें मानेनेंच 'नाहीं' म्हणून सांगितलें. तें पाहून मुलगा म्हणाला, "बाबा! ताई खोटें बोलते. माझ्या समोर ते तिच्याशी बोललें." बाप आपला गण्य बसला,

तात्पर्य-व्यवहारामध्येंसुद्धां ज्याची जेवढी योग्यता असेल तेवढेंच त्याला कळतें. परमार्थात हाच नियम लागूं आहे. आज आपल्या संतांचे ग्रंथ किएणें कळणें शक्य नाहीं. साधक वृत्तींनें राहून साधनानें बुद्धि शुद्ध तयार झाल्या-त्व संतांच्या बोळण्याचा खरा अर्थ कळतो. ज्या भूमिकांची आपल्याळा आज त्विक कल्पना देखीळ नाहीं, त्याचें वर्णन वाचीत असतां आपण त्या शब्दाचा वित्तीत अर्थ करतों. म्हणून संतांच्या ग्रंथांचा अर्थ ळावीत बसण्यापेक्षां आज तितें कळतें, तितकें आचरणांत आणा म्हणजे पुढचें आपोआप कळेळ. तित्वीं शास्त्र आहे. स्वतः आचरण केल्याशिवाय तें योग्य रीतीनें

# द्रौपदीचें वस्त्रहरण

संदातामध्यें हरल्यानंतर दुर्योधनानें द्रोपदीला समेंत आणण्याचा क्रूम सोडला. दुःशासनाने तिला समेमध्यें आणली. तिच्यावर मोठा भयंकर मंग आला होता. आतां काय होणार, म्हणून सर्व समा तटस्थ बसली होती. रोपदीने धर्माला सांगितलें, "आपण माझें रक्षण करा." धर्म म्हणाला "सत्य हैं गहें व्रत आहे. तें सोइन मला तुझें रक्षण करता येत नाहीं." तिनें भीमाला विवारलें, तेव्हां भीम म्हणाला, "काय करूं ? हा धर्म मला कांहीं करूं देत नाहीं." लाची आज्ञा मी कशी मोडूं ?" तिनें अर्जुनाकडे पाहिलें तर अर्जुन मान बार्ली घालून वसला, नकुल व सहदेव हे तर बोलूनचालून लहानच होते. शातांपर्यंत तिला असें वाटत होतें कीं, "आहेत माझे पांडव! ते गाला भारी आहेत, मला भीति नाहीं." पण आज या प्रसंगी "प्रत्येकजण भागल्या स्वार्थाकरितां आहे, माझें रक्षण करण्यास कोणी पुढें येत नाहीं "असा गनुभव तिला आला. त्या वेळीं तिनें भगवंताला हांक मारली आणि त्यानें तिची शज राखली. हा प्रसंग होऊन गेल्यानंतर पुढें कांहीं दिवसांनीं श्रीकृष्ण पांडवांशीं महज बोलत असतां द्रोपदी म्हणाली, "कृष्णा! वस्त्रहरणाच्या प्रसंगीं तूं गारच जर होतास तर माझी इतकी विटंबना होई पर्यंत का वाट पाहिलीस ?" बिं श्रीकृष्णांनीं उत्तर दिलें, "द्रीपदी! भी तरी काय करूं! तुला मदत बाबी म्हणून मी जणुं काय बाहेर येऊन उभा होतों, परंतु तुझें लक्ष माझ्याकडे ग्इतें. हे पांडव आपलें रक्षण करतील असें तुला वाटत होतें. ती कल्पना जाऊन र्मिला हांक मारलीस नि मी तत्काळ आलों. " सा. ली. ४

तात्पर्य—जोंपर्यंत जगाची आस तोंपर्यंत भगवंत नाहीं खास. भगवंताला खिचून आणण्यास अनन्यता हाच मार्ग आहे. "तुझ्यावांचून मला आतां कोणी नाही." अशी वृत्ति बनली, कीं भगवंताला येण्यावांचून गत्यंतर नाहीं. सर्व साधनांचे पर्यवसान अनन्यतेमध्यें होणें जरूर आहे. अनन्यता येण्यास पैसा, विद्वत्ता, देहकष्ट वगैरे कांहीं लागत नाहीं. फक्त निर्मळ प्रेमानेच अनन्यता साधते. म्हणून भगवंताची भक्ति श्रेष्ठ आहे.

## ज्ञानापेक्षां भक्ति श्रेष्ठ

श्रीकृष्णांनीं उद्धवाला ज्ञान सांगून झालें. उद्धवाला वाटलें कीं '' बस्स 🕻 आतां काय जाणायचें राहिलें ? प्रत्यक्ष मगवंताच्या मुखांतून मी ज्ञान ऐकलें ना ! " तेव्हां श्रीकृष्ण मनांत म्हणाले, "या बेट्याला भक्तीचें रहस कळलेलें नाहीं. म्हणून याला गोपींच्याकडे पाठविला पाहिजे. " कांहीं दिवस गेल्यावर भगवंत म्हणाले, " उद्भवा! माझें एक काम कर. लहानपणीं मी गोकुळांत होते। तेथें त्या अडाणी गोपींना माझा फार लळा लागला, पुढें कामाकरितां नाइलाजाने मला मथुरेला जावें लागलें. त्या गोपींना माझा वियोग झाल्यानें फारच वाईट वाटलें. मी ऐकतों कीं, अजून त्या शोक करितात. म्हणून तूं मुद्दाम तेथें जा आणि त्यांना ज्ञानाच्या चार गोष्टी सांगून त्यांचें समाधान कर व परत ये. " आपल्या वर मोठीच कामगिरी भगवंतांनीं सोंपविली आहे असें समजून उद्धव उत्साहाने निघाला, तो गोकुळांत पोंचल्यावर सर्व गोपींनीं त्याचा मोठा सत्कार केला आणि प्रत्येक गोपीने श्रीकृष्णाच्या खुशालीबद्दल हजार प्रश्न विचारून त्याला नुसर्हे भंडावून सोडलें. मग मात्र त्याच्यानें रहावेना व तो सर्व गोपींना म्हणाला, " बायांनो ! तुम्ही चुकत आहांत. परमात्मा खरा सगुण नाहीं. निर्गुण आहें: सगुण अशारवत आहे. तें केव्हांतरी जाणारच, त्याचा वियोग हा ठरलेलाच आहे. " उद्भवाचें हैं बोलणें ऐकून सगळ्या गोपी हसूं लागल्या आणि बावरलेल्या उद्भवाला म्हणाल्या, "उद्भवा ! कृष्णाने तुला फसवलें रे फसवलें ! तो इतका मोठा झाला तरी त्याचा लहानपणचा नाटकी स्वभाव अजून जात नाहीं. अरे, कसलें सगुण, निर्गुण, अशाश्वत आणि वियोग घेऊन बसला आहेस! आम्ही 'कृष्णा! ये' अशी हांक मारल्यानंतर न येण्याची त्याची छाती आहे काय? उद्धवार आमच्या प्रत्येकीच्या हृदयांत तो स्यामसुंदर बसलेला आहे. आम्हांला हवा तेव्ही बाही त्याला बाहेर काढून त्याच्याशीं खेळतों, त्याच्या ज्ञानाला तूं भुद्ध नकोस.
बाला तुझ्या प्रेमाचा चटका लाव. म्हणजे बघ कसा तुझ्या मागें मागें येईल !
बिल्लामध्यें एक महिनाभर उद्धव राहिला. रोज गोपी त्याच्या भोंवती जमत.
बाला श्रीकृष्णाच्या बाललीला सांगत. त्या सांगतांना सर्वांच्या डोळ्यांना अश्रबात लागत आणि सांगणाऱ्या गोपींचा कंठ दादून येई. झालें, उद्धवाची दृष्टीच
बिल्ल गेली. ज्या दिवशीं तो परत येण्यास निघाला त्या दिवशीं बृंदावनाच्या
बतींत तो अक्षरशः लोळला आणि सर्व गोपींना नमस्कार करून भगवंताच्या
बातींत दंग होऊन वाट चालूं लागला.

तात्पर्य-भिक्त ही ज्ञानाची आई आहे. मोठा ज्ञानी झाला तरी भक्तीचें हिर्य शिकण्यासाठीं त्याला भक्ताकडेच जाणें जरूर आहे. नुसतें ज्ञान कोरडें, विश्व तर्कट असतें. परमार्थाची सर्व गोडी, साधनाचें सर्व माधुर्य, साधूचें सर्व माधान भक्तीमध्यें सांठविलेलें आहे. म्हणून भगवंताला नेहमीं प्रार्थना करावी कि, "भगवंता! तुझी भिक्त मला दे."

#### अंतःस्त्यागी व बहिःसंगी

ग्रावणानें सीतेचें हरण केल्यावर रामचंद्र शोक करूं लागले. तें पाहून ग्रांकी शंकराला म्हणाली, आपण ज्या देवाचें नांव अहोरात्र घतां तो आपल्या ग्रांकोसाठीं केवढा शोक करतो आहे तें पाहा! पुष्कळ वेळां साधीं माणसें सुद्धा तिका शोक करीत नाहीत." हें ऐकून शंकर म्हणाले, "पार्वती! तुं चुकतेस, पानंद्राचा हा शोक वरवरचा आहे, खरा नाहीं. भगवंतानें मनुष्यदेह धारण केला आहे, त्याला अनुसरून तो वागत आहे." पार्वती म्हणाली, "आपण म्हणतां मला खरें वाटत नाहीं; कारण 'सीता, सीता, असें म्हणून राम झाडांना अलिंग खरें वाटत नाहीं; कारण 'सीता, सीता, असें म्हणून राम झाडांना अलिंग लें ते आहे. तो सीतेसाठीं खरा वेडा झाला आहे." यावर शंकर म्हणाले, आणाण असें करूं ! तूं सीतचें रूप घे आणि त्याच्या वाटेंत जाऊन उभी राहा. अय होतें तें आपण वधूं " ठरल्याप्रमाणें पार्वतीनें हुवेहूब सीतचें रूप घेतलें आणि रामचंद्र चाललें होते त्या वाटेमध्यें जाऊन ती उभी राहिली; पण श्रीराम- ग्रंतीं तिच्याकडे लक्षच दिलें नाहीं. बरेच वेळां पुढें येऊन ते लक्ष देत नहींत असें पाहून पार्वती त्यांना म्हणाली, "हैं काय! मी सीता समोर आहें ग!" त्या वेळीं मात्र श्रीरामचंद्र किंचित हंसले आणि म्हणाले, "जगन्माते!

तूं आदिमाया आहेस. तुझ्या तडाख्यां तून कोण सुटला आहे ? पण ज्यानें तुला ओळखली त्यापुढें तुझी नांगी पडली. मी तुला पक्का ओळखून आहें. तूं परत जा." हे शब्द ऐकन पार्वती एकदम लाजली आणि सुकाट्यानें परत गेली.

तात्पर्य—ज्या व्यहारामध्यें आपण आहोंत त्याचें सोंग बरोबर बजावलें पाहिजे. पण आंतमध्यें मात्र तें शिरतां कामाचें नाहीं. आंतमध्यें भगवंताचें अनु-संघान ठेवावें व बाहेर प्रपंचाचें कर्तव्य करावें.

# हट्टाग्रह फार वाईट

एका गृहस्थाचा संसार बराच मोठा होता, त्याला एकंदर सहा मुली व चार मुलगे होते. त्या सर्वांचें करतां करतां त्याच्या नाकीं नर्ज आले. पण परमेश्वराच्या कृपेनें मुलींचीं लग्नें नीट पार पडलीं, मुलांचे शिक्षण चांगलें होऊन प्रत्येकजण उद्योगाला लागला आणि याने खतः पेन्शन घेतल्यावर त्याच्या मनांत संन्यास ध्यावा असें येऊं लागलें. तो महणे, "मी या श्रपंचाला फार कंटाळलों आहे. मला येथें राहणें आतां सहन होत नाहीं. मोठा मुलगा म्हणाला, " बाबा! तुम्ही आतां अगदीं खस्थ रहा. तुम्हीं प्रपंचांत फार लक्ष घालूंच नका. आम्ही सगळा व्यवहार करूं. "पण त्यानें घरांतून निघून जाण्याचा हट्ट घरला, तेव्हां नाइलाज म्हणून त्याच्या बायकोनें आणि मुलांनीं परवानगी दिली. तो काशीला गेला आणि तेथील तारकामठांत त्यानें संन्याश्रम घेतला. रोज भिक्षा मागून तो जेवीत असे. काशीमध्ये त्याच्या ओळखीची एक म्हातारी राहात होती. ती भिक्षा मागत आहे हैं पाहून ती म्हणाछी, " स्वामी ! तुम्ही रोज माझ्याकडेच भिक्षेला येत जा. तुम्हाला पुरेल एवढें अन्न मी घालीत जाईन. " जास्त घरें फिरण्याचा त्रास नको म्हणून म्हातारीचें म्हणणें कबूल केलें, चार महिने याप्रमाणें चांगले गेले. पुढें म्हातारी आजारी पडली. तिला दुसरें कोणीच नव्हतें म्हणून संन्याशालाच तिचें खाणें-पिणें व औषधपाणी करावें लागलें मठ सोडून तो तिच्याच घरीं जाऊन राहिला, ज्या खांमींनीं त्याला संन्यास दिला ते म्हणाले, "अरे! आपली उपासन। सोडून म्हातारीचें औषधपाणी करण्यात तूं गुंतला आहेस. मग घरी आपल्या प्रपंचांत होतास तें काय वाईट होतें ! शेवटीं तो काशी सोडून मुकाट्यानें आपल्या घरीं येऊन राहिला.

तात्पर्य—मनुष्याच्या ठिकाणीं निश्चय असावा, पण आग्रह व हट्ट अस्ं भी. आपला देह प्रारब्धानें असतो. प्राब्धानें येणाऱ्या गोष्टी कोणी टाळं म्हटलें विता येत नाहींत. म्हणून भगवंताच्या स्मरणाचा निश्चय असाबा; आणि देह तरो विधाबर टाकवा. " मी अमूकच करीन किंवा करणार नाहीं." हा आग्रह किंवा हि ठेवूं नये, हट्ट व आग्रह नसणारा माणूसच प्रपंचांत सुखी राहण्याचा संभव असतो

#### परचात्ताप हें तीर्थ आहे

एका माणसानें आपल्या मुलाचें लग्न करून दिलें. लग्न होऊन नि चार वर्षे होऊन गेलीं तरी बाईला मूल होईना; तेब्हां तिला छळण्यास केळा. चावकानें मारण्यापासून तें विष घाळण्यापर्यंत नवऱ्यानें ळण्याचे सर्व प्रकार वापरुन देखील जेव्हां बायको मरत नाहीं असें नवऱ्यानें बहिलें तेव्हां त्यानें तिला घराबाहेर हाकलून दिलें. घराबाहेर पडल्यावर तिनें श्मिर विचार केला आणि सरळ काशीची वाट धरली. प्रवासाची तिला एकदां ंष्य झाल्यावर तिनें सर्वे मोठीं तीर्थे फिरण्याचें ठरविलें. एकंदर सातआठ वर्षें क्शा रीतीनें ती फिरली आणि काशीला परत जात होती. त्याच सुमारास तिचा लरा काशीयात्रेला निघाला. दोघांची उज्जयिनीला गांठ पडली. ज्या घर्मशाळेंत र्गं उतरली होती. त्याच ठिकाणीं तिचा नवरा उतरण्यास आला. बाईनें त्याला रकन् ओळखलें, पण आपण कोण याची ओळख दिली नाहीं. घरांतून ाहेर पडल्याला आठ वर्षे होऊन गेलीं होती. शिवाय, खाण्यापिण्याचे व वासाचे हाल सोसून ती अगदीं निराळीं दिसे. म्हणून नवऱ्यानें तिलाओळखली गहीं. संध्याकाळीं सहज गोष्टी निघाल्या; तेव्हां तो आपल्या बायकोची आठवण बहून मोठ्यानें रहूं लागला. तो म्हणाला, "मी तिला घराच्या बाहेर काढलें. मेर्ने काय केलें असेल ! ती अजून जिवंत असेल का ? जिवंत असली तर ती का भेटेल का ? मी किती पापी आहें! भगवंत या पापाची क्षमा मला कशी करील ?" ह्माला खरा पश्चात्ताप झालेला आहे हैं पाहून त्या बाईनें आपली ओळख दिली. गयको अशा अनपेक्षित रीतीनें भेटली म्हणून त्याला अतिशय आनंद झाला.

तालर्थ— विषयाच्या संगतीनें आपण भगवंताला विसरलों आहोंत. भगवंत र्जान देत नाहीं म्हणून आपण त्याच्यावर रागावतों. पण योग्य समजूत येऊन बापल्याला खरा पश्चात्ताप झाला म्हणजे भगवंत आपल्याला भेट देतो. पश्चात्ताप हैं मोठें तीर्थ आहे. त्यानें मनाचे सर्व मळ धुऊन जातात. भगवंताच्या नामानें पश्चात्ताप उत्पन्न होतो. म्हणून प्रत्येकानें नाम घ्यावेच घ्यावें.

## साक्षात्कार

(प्रकरण दुसरें.)

लेखकः के, के, प्रधान



माझी सुटी संपत आली होती. मुंबईला जायच्या आद्ख्या दिवशी आम्ही दोघांनी शेजारच्या टेकडीवरील एका निसर्गरम्य िकाणाला मेट देण्याचे ठरिवलें. तेथे वरच एक लहानमें संगमरवरी श्रीदत्तत्रेयाचे देऊळ होतें. बाजूनें एक शुश्र पाण्याचा झरा खाली प्रवरा नदीमध्ये लहानया धबधव्या सारखा कोसळते होता. तेथे गेल्यावर भोवतालची खालची सर्वच खेडी, शेत, मळे, आंवराई सर्व काही दूरवर स्पष्ट दिसत होतें मधूनच प्रवरा नदीचे पात्र नागमोडी अर्धचन्द्रा-सारखे वळण घेवून पद्मनामच्या वाड्याशेजारूनच पलीकडल्या एका दुसच्या गावाकडे वहात जात होते.भोवतालची बहुतेक जमीन पदमनामच्याच मालकीची होती. त्यात कितीतरी विखुरलेल्या शेतकच्यांच्या झोपड्या पाहून मल आमच्या शेतीसंबंधी झालेल्या संवादाची आठवण झाली. मी पद्तनामल महणालों," का रे पदमनाभ! या गावातील व आसमंतातील सर्व शेतकरी वर्ग कसा सुशील आणि समजूतदार दिसतो आहे नाही. तेव्हा तुझ्या जमीनीचे वांटप झाल्यावर त्यांच्या शेतातील धान्य ते काळ्याबाजारात विकावयास कातील असे वाटत नाही "

त्यावर पद्मनाम म्हणाला, "होय आमच्या कडला बहुतेक सर्व शेतकर्र वर्ग सालस आणि गरीब आहे. हा सर्व परिणाम माझ्या विडलांच्य शिकवणूकीचा आहे. परंतु त्यांचे नातेवाईक, काका-मामा व ओळखीची इतर मंडळी त्यांना काळ्याबाजाराची लालूच दाखल्याशिवाय रहातील काय? इथूनच कांहीं थोड्या मैलांच्या अन्तरावर रेल्वे स्टेशन आहे. तेथील स्टेशनमास्तर व त्यांचे अितर सहकारी

ग होकांना बिघड विल्या शिवाय रहातील असे मला वाटत नाही. तुला माहीतच आहे क्षे आपल्या देशात भाषावर प्रान्तत व त्या प्रान्तात है धान्य या प्रान्तात रेल्वेने णतिष्यात स्टेशनमास्तरांची अहमिमका लागलेली असे. Wagon Priority या नांवाखाली मालगाडीचे डवेच्याडबे मरून हैं घान्य देशाच्या या टोकापासन या टोकापर्यत प्रवास करी. त्या वँगन्स आधी भरण्याकरिता व्यापाऱ्यांचे दलाल व शेतकरी स्टेशनमास्तराना व त्यांच्या सहकाऱ्याना वाटेल तितके पैसे लांच हण्न चारत, आतां जरी ती प्रथा बंद पडली असली तरी देखील त्यावेळेला र्मास विघडलेली सर्व शेतकऱ्यांची मनोवृत्ती या नात्या मार्गाने आम्हास पुढे बाधक होणारच. मी तुझ्याकडे मुंबईला असताना आपण मुंबईमध्ये भरमसाट गढणाऱ्या वस्तूच्या भावांविषयी वरेंच बोललों. अगदी तीच व्यापारी फसवे-भी या शेतकऱ्यांत अितक्या वर्षात रोमारोमात मरून गेली आहे. नुसता अदेश करून नीतितत्वे मनात विंबत नाहीत, रूजत नाहीत, घर घरत नाहीत. यासाठी प्रत्येक रोतकऱ्याच्या मनोवृत्तीत पालट झाला पाहिने. आणि तो पालट गियासाठी त्याला योग्य तन्हेचें शिक्षण देऊन त्याचे अज्ञान तर दूर केलेच गहिंजः परंतु देशकल्याणाचे ध्येय त्यांच्यासमोर इतक्या जाजवल्य त=हेने गांडलें गेलें पाहिजे की इतर प्रत्येक देशाप्रमाणे आमचाही देश खूप उन्नत श्वितीपर्यंत आम्ही नेणारच अशी सुखखप्ने त्याला पडलीं पाहिजेत व त्या मुबसप्नांमधून यांच्यात अतींद्रिय तंद्री निर्माण झाली पाहिजे. कलासक्त गय, देशभक्त काय, किया इश्वरभक्त काय, या सर्वानाच त्या दिव्य तंद्रीचे, तछीनतेचे महत्व पटवून दिलें पाहिजे. म्हणजे आज ना खातु साक्षात्कार सक्षात्कार म्हणून जे काही विचारतो आहेस तो त्यांना हेईलच होईल यांत कांहीं शंका नाही. "मी मध्येंच मोठ्या अधीरतेनें म्हणालों "तुला एक विचारू का पद्मनाभ ? तुला जो साक्षात्कार, साक्षात्कार म्हणून म्णतात तो झाळाच असणार नाही रे ? तो कसा होतो आणि तो होताना व शल्यावर नंतरच्या त्याच्या आयुष्यात माणसाला काय वाटते रे ? "

यावर पद्मनाभ त्याच्या नेहमीच्या संवयींप्रमाणे एकदम स्तब्ध झाला ब आपले विशाल नेत्र दूर क्षिति जापलीकडे कोठेंतरी लावून विचार करून मग सबकाश बोल्ट् लागला.

" काय सांगणार तुला माधवा, आपणाकडे परमेश्वराबद्दल जशा खोट्या कल्पना पसरविलेल्या आहेत ना तशाच किंवा त्यातुन निखालस खोट्या कल्पना व समज लोकांमध्ये साक्षात्काराविषयी आहेत. परमेश्वरी साक्षात्कार व आपलें नित्याचें जीवन यांचा घनदाट असा संवंध आहे. आपल्या नित्याच्या जीवनांत आज जो दिवस उगवला आहे त्यात मी जगणार, दिवसभरात इतकी कामें पुरीं करणार, इतके पैसे मिळविणार व असाच रोज उद्योग करून माझा संसार सुखाचा करणार, वगैरे क्षणोक्षणी वाटणाऱ्या साध्यासुध्या विचारांतूनसुद्धा या साक्षात्कारी आनंदाची छटा न् छटा पसरलेली असते. जीवनात कितीही दुःखांचे अगदी तीत्र दुःखाचे प्रसंग जरी आले तरी काही कालानंतर पुन्हा एकदा आपल्या मनाला शान्त पातळीवर आणणारा एक अतींद्रिय सुप्त साक्षात्कारी आनंद तो याच साक्षात्काराचा साक्षीरूप अनुभव आहे. मी मघा तुला तदी, तहीनता याविषयी सांगत होतों ना ? त्याचें महत्व हा साक्षातकार होण्यांत कमालीची मदत म्हणूनच आहे. कोणत्याही कार्यात, विषयात, खेळात, गप्पागो ष्टीत मन अत्यंत रमलें कीं तें मन आपला मनपणाच विसरू पहातें. त्या तंदी तल्लीनर्तेत एकाम्र चित्तामुळे मीपणाचा लोप होऊं शेवटी मीपणा इतका विरघळून जातो की मन उन्मन होतें. उन्मन मनाला मन म्हणावें कीं नाही हा एक प्रश्नच आहे. स्थितीत तें आपल्या नित्याच्या परिचयाचें मन नसतें. काही निराळे असतें सांगायचें असें की तंद्री, तल्लीतता परमेश्वरी साक्षात्काराची मानवालां पदोपदी चाहूल देणारी सुवर्णसंघीच आहे असें समज. अशी दिच्य तंद्री व तल्लीनता आपणास वारंवार लागू लागली की आपलें शरीर, मन ब बुद्धी ही सर्व तो महान साक्षात्कारी आनंद मिळविण्यास क्षम होतात, मनाला वारंवार उन्मनाकडे झेप घेण्याची संवय होते व काही प्रयत्न न करतां एकाग्रता साध्य होते.

हीच सहजसाध्य एकाग्रतेची संवय मी माझ्या स्वतःच्या ॲतःकरणाला लावून मानवी यंत्रणा तरी अंतर्बाह्म काय आहे याचा खोल शोध घेऊं लागलों. अरे, या यंत्रयुगात मोठ्या मोठ्या अगडबंब यंत्रांची घडण कशी केली आहे तें आएण शिकतों एण मानव हैं यंत्र कसें चालतें याचा आपल्या जीवनांशी घनदाट संबंध असून सुद्धा आपण कधी म्हणजे कधीही त्याचा विचार करीत नाही. किती आश्चर्य आहे नाहीं हे ? किती वेडे आहोंत आपण!

हा शोध घेण्याचा एकदा का माणसाला नाद लागला की मनुष्य थेट आपल्या अगदी उगमाचा शोध लावल्याखेरीज रहात नाही. मानव हा फक्त शरीर, मन, बुद्धी या त्रयीचाच बनलेला आहे असे त्यास वाटते. त्याखे-रीज आपल्यात चौथे काही आहे असे मानवाला कधीच वाटत नाही. किंबहुना ते चौथे जे काही आहे ते आपण. खरेखुरे आहोत है त्याला असा शोध घेण्याचा गढ़ लागल्याशिवाय कळतच नाही. माझे शरीर, मन, बुद्धी, कोण चालविते ? का ते तिघेही स्वतंत्र किंवा एकमेकांच्या आधाराने चालतात ? माणूस असा विचार करू लगला की सहाजिकच क्षणोक्षणी तेरड्यासारखे रंग म्हणजे लहरी बदलणाऱ्या मनाची त्याला प्रथम जाणीव होते व माझे मन हे सर्वच्या सर्व खरेखुरे आहे की यावेळेला मनाची जी जी स्वच्छंदी लहर आत उठली तिलाच मी मन म्हणतो काय ? हा त्याला प्रश्न पडतो. मग आपल्या बुद्धीने | म्हणजे मनाच्या सूक्ष्म एकाय श्रालेल्या व होणाऱ्या द्रव्याने ] तो त्या लहरींवर तावा मिळवावयास पहातो. बशा प्रकारे मनाला स्थैर्य प्राप्त करून देण्याचा जन्मभर प्रयास करतो. परंतु होते गात्र उलटेच तो या प्रयत्नात यशस्त्री तर होत नाहीच पण वयोमानाप्रमाणे कांहीतरी खोटीनाटी मतप्रणाली स्वतःशी पक्की करून आपल्या आयुष्याला निर-र्थक वागण्यात, विचारात, ध्येयात नियमबद्धता आली आहे असे समजून गंभीर-गणाने आयुष्य व्यतीत करू लागतो. अशा तन्हेने स्वतःच्या शाहाणपणाची हुशारीची केवळ शेखी मिरवितो. असेच करतां-करता एक दिवस आपला जीवन-क्रम संपत्रितो.

स्वतःचा अंतरर्यामी खोल शोध घेतल्यास त्यास असे नक्की कळ्न येईल की त्याची सर्व यंत्रणा म्हणजेच शरीर, मन, बुद्धी त्याच्या खऱ्याखुऱ्या मी सक्षणच्या ताब्यात आहे. हा खरा मी शरीर, मन, व बुद्धी यांच्यामागे राहून त्याच्या मनाची ऐकाय्रता साधून त्या तंद्रीत व तल्लीनतेत त्याला वाटणाऱ्या व मासणाऱ्या तात्पुरत्या मी चे स्वरूप हरधडी पालटत असतो. शेवटी, शेवटी तर या मनाच्या तंद्री तल्लीनतेच्या संवयीने मनाची ऊन्मनीय स्थिती करून त्याच्या मी चे स्वरूप त्याच्याच अंतर्यामी खोल दङ्ग वसलेल्या एका अविनाशी, अनंत, आनंदायी मीशी एकरूप करून कायमचेच पालट्ग टाकतो. हा मी च त्याची बुद्धी मन व शरीर चालवतो आणि हा मीच त्याचे अगदी खरेखुरे स्वरूप.

बिवतलेंस माधव! अशी ओह या दिव्य तंद्रीची व तल्लीनतेची महती. मनाच्या या कल्पनातीत एकाम्र स्थितीत ज्या या महान मी चा त्याला प्रत्यक्षात अनुभव येतो तो अनुभव किती दिव्य, परममंगलमय असल नाही? या अनुभवाचा हा सुखदायी तेजस्वी संजीवनी संदेश घेऊन एक कधीही न चाखलेला अतीद्रिय आनंदाची ऊर्मि याच महान मीत्न थेट त्याच्या बुद्धी, मन व शरीर या सर्व प्रांतात्न इकडून तिकडे व तिकडून इकडे अशी क्षणार्धात आकाशात वीज चमकल्यासारखी फिरते व त्याच्या बुद्धीच्या, मनाच्या व शरीराच्या कानाकोपऱ्यात शिरून डोहात बुडवून टाकते. याच अनुभवाला ब्रह्मानंद किंवा साक्षात्कार असे म्हणतात. कळले तुला माधव ?

हा साक्षात्कार म्हणजे निर्गुण, निराकार अश्या सर्वव्यापी परमेश्वराचे आपल्यात वसत असलेल्या त्याच्या स्वरूपाचे पहिलेवहिले महामंगल व सुखदायी स्फुरण. आपल्या शरीर, मन व बुद्धी या तिन्ही भागांना सर्वस्वी व एकाच वेळेला सुखवून तो या स्फुरणाने त्याच्या निराकार निर्गुण स्वरूपाकडे जाण्याचा आपला राजमार्ग खुला करून देतो. या राजमार्गावर उमटलेली त्याचीं ही मंगल पाऊले त्याच मार्गावर मोठ्या उत्साहाने पदार्पण करणाऱ्या मानवाला आपल्या मंगल चिन्हानी एकसारखी त्या चिरंतन अविनाशी स्वगृहाकडे जाण्याला उत्तेजित करतात व शेवटी त्याला त्याचे सर्वसुखाच्या माहेरघरीं अचूक नेऊन पोहोचिवतात. या स्फुरणाच्या पहिला अनुभवाबरोबरच " मी जन्मभर विषय सुखातून म्हणजे पैशातून, इस्टेटीतून, स्नीसुखातून, व्यसनात्न जे काही सुख अगदी अङ्घाहासाने आजपर्यंत माझ्या आसुष्यात शोधीत होतों तें तेच हे दिव्य सुख तोच हा दिव्य आनंद" हे त्याला ताबडतोब कद्दन चुकतें. या आनंदापुढे, या स्फुरणाबरोबर, अगदी त्याच क्षणी त्याला सर्व विषयसुखे अगदी निर्जीवी वाटू लागतात. परंतु सवयीसुळे हे महान सुख मिळाल्यावर सुद्धा काही वर्षे तो आपल्या तुटपुंज्या विषयसुखाचा पिच्छा सोडीत नाही.

अरे! गीतेंत, 'उद्घरेत आत्मन, आत्मानम्, नात्मानम् अवसाद्येत' ही जी भगवंताची उक्ति आहे, त्याचे अनुकरण करण्यास अशा तन्हेचा साक्षात्कार झाल्यानंतरच माणूस क्षम होतो. कारण त्यापूर्वी उद्धार म्हणजे काय हेंच त्याला कळत नाही व तो स्वतःला कसा करायचा हे तर त्याहून कठीण. त्या महाआनं-दाच्यामुळे विषयसुखे जरी अगदी फिकी पडलीं तरीं अनंत जनमीच्या संवयी

मुळें माणसाची त्याकडची ओढ एकदम कमी होत नाही. तो इतर माणसांसार-

परंतु आता त्याला अंतर्यामी महाआनंद म्हणजे काय तें कळ्न चुकलेंलें असतें. त्यामुळे नकळत का होईना तो दर विषयसुखाच्या, उपभोगाच्या वेळी व रामोग घेतल्याचर त्या त्या विषयसुखाची तुल्ना या महाआनंदाबरोबर करू लगतो व याच तन्हेने काही वर्षे आयुष्य घालविल्यावर हे महासुख सर्व सुबात श्रेष्ठ असून तेच आपला एक अविभाज्य घटक बनले आहे अशी त्याच्या हुदीची खातरजमा होते, या परिपक्व झालेल्या बुद्धीला स्थितप्रज्ञ असे म्हणतात साक्षात्कार झाल्यापासून हरघडीला अधिकाधिक परिपक्व होत असलेल्या बुद्धीला ऋतुंभरा प्रज्ञा असे म्हणतात. सर्वसाधारण माणसाची बुद्धिमत्ता साक्षात्कारी माणसाची बुद्धिमत्ता यात एवढा मोठा फरक आहे. सर्वसाधारण बुद्धीमत्ता साक्षात्कारानंतर विचारपूर्वक ऋतुंभरा स्थितीत्न स्थितग्रिं स्थितीत जलद होकन जाणे हे साक्षात्कारी माणसाच्या प्रयत्नांवर म्हणजे 'उद्घरेत आत्मनाआत्मानम् नात्मानम् अवसाद्येत' या म्हणीच्या उपदेशानुसार वाण्यात आहे.

त्यानंतर माणूस विषयसुखात राहून सुद्धा विषयसुखात सापडत नाही. मा तो संन्यासी असो, वानप्रस्थाश्रमी असो किंवा तुझ्यासारखा गृहस्थाश्रमी असो, हे सर्व आश्रम पत्करणे वा न पत्करणे हे त्याच्या खुशीवर अवलंबून मसते, काय सांगावे ? मला वाटले तर उद्या हा संन्यासाश्रम सोङ्गन देऊन मी सुद्धा उद्या तुझ्यासारखा गृहस्थाश्रमी होईन.

हे शेवटचे शब्द पद्मनाम बोलण्याच्या भरात नकळत बोलून गेला. एवी तो स्वतःविषसी मोट्या दक्षतेने काही एक बोलत नसे. परंतु नतर एक्दम म्हणाला, "चल माधव! फार उशीर झाला. आपण घरी जाऊया. तुला आज मुंबईला जावयाचे आहे ना ! मी ते विसरूनच गेलो."

आम्ही झपाझप घराच्या दिशेनें पाउले टाकून काही एक न बोलता धरी येजन पोहोचलो. पद्मनाभची आई म्हणाली, "अरे माधव! आज तु सकाळी स्नानही केले नाहीस. लवकर स्नान उरकून घे. आता ही पहिली बस गेली तर दुसऱ्या बसचा काही भरवसा नाही."

पद्मनाभ म्हणाला, "माधव, लवकर, लवकर आटप. आपण जेऊन घेऊ या. मी तुझ्या बरोबर बसस्टँडपर्यत येतो. एका आठवड्यानंतर मीही मुंबईला येईन म्हणतो. तेव्हा काय करावयाचे ते सर्वच आपण तिकडे ठरवूं."

# श्री साईबाबांच्या कांहीं जुन्या आठवणी

#### लेखक- श्री. नानासाहेब अवस्थी

श्री, नानासाहेब अवस्थी हे श्री साईबांबाच्या काळांतील व त्यांचा ३ १ वर्षें सहवास लामलेले त्यांचे एक हयात भक्त आहेत. आमच्या विनंतीवरून बाबांच्या काळाची आठवण करून देणारा हा लेख वार्धक्यांत असतांही त्यांनी लिहिला, यावहल आमच्याप्रमाणें वाचकही त्यांचे ऋणी आहेत.

सदरहुपमाणें या लेखांत ज्यांचा उक्लेख आला आहे ते बाबांचे दुसरे हयात व एक श्रेष्ठ भक्त श्री. बाळासाहेब रेगे (इंदूरचे माजी हायकोर्ट जज) यांनाही आम्हीं विनंती केली होती. परंतु प्रकृतीच्या अस्वास्थ्यामुळें लेख लिहिणें त्यांना शक्य झालें नाहीं. त्यांनीं एका काव्याच्यारुपाने बाबांना आळिवलें आहे. याच अंकीं ती किवता देण्यांन आली आहे. तसेच यांनतरच्या काळांत श्री वाळासाहेब रेगे यांच्याही लेखाचा लाभ साईलीलेला घडेल असें त्यांनीं आश्वासन दिलें आहे.

#### -संपादक

श्री साईनाथ महाराज यांना समाधिस्थ होऊन आतां एकावन वर्षे झाठीं आहत. गेल्याच वर्षां त्यांची सुवर्णमहोत्सवी पुण्यतिथि आपण मोठ्या समारंभोंने साजरी केळी. त्यांत भाग घण्याचा लाभ मला घडला हें भी माझें मोठें भाग्य समजतों, माझे परमपूज्य वडील के. दाजीसाहेब अवस्थी हे श्री भग-वत् गीतेचे प्रेमळ भक्त. गीतेप्रमाणें आपलें आचरण ठेवण्यासाठी सदैव झटणारे भाविक होंते. इंदूर येथे असतां बाबांचे परम भक्त श्री. बाळासाहेब रंगे (सेवानिवृत्त हायकोर्ट जजा) यांची व माझ्या वडिलांचीं दाट मैत्री होती. त्यांच्याकडून माझ्या वडिलांस साईबाबांची माहिती झाली. श्री. बाळासाहेब नेहमीं आपल्या गुरुमाऊलीचें वर्णन तळमळीनें करायचे.

तें १९१४ साल होतें. त्या सालच्या नाताळांत दोघानींही शिरडीस वायाचें ठरविलें. माझे वडील शिरडीस त्याप्रमाणें गेले ते बाळासाहेबांच्या होबतीनें.

पहिल्याच मेटींत बाबांनीं माझ्या विडलांस विदेही अवस्थेंत नेऊन मोहलें. हें त्यांचें पूर्व सुकृत समजायचें. पहिल्या मेटींत माझ्या विडलांची माईनाथांवर श्रद्धा बसली. त्यांच्या मनांत ज्या कांहीं शंका होत्या त्यांचें निराक्षण या पहिल्याच मेटींत झालें आणि माझे वडील बाबांचे मक्त बनले.

बाबाची तेव्हापासून केवळ त्यांच्यावरच नव्हे तर आमच्या साऱ्या कुंदुंबावर कृपादृष्टी वळली. सुमारे पंचावन वर्षे होतील त्या घटनेला. त्यांवेळे-गारुन तों तहत् आतांपर्यंत आम्हीं सारे कुंदुंबीय त्यांच्या कृपेस पात्र होऊन गहिलों आहौत. विडलांच्या पुण्याईचा वारसा आमच्या वाट्यास आजवर आला बाहे हैं आमचें केवढें मोठें भाग्य!

मला बाबांच्या दर्शनाचा व सहवासाचा लाभ घडला तो १९१५ते १९१८ लंत (बाबा समाधिस्थ होईपर्यंत). १९१५ सालीं मी शिरडीस बाबांच्या र्श्मास गेलों, त्याची आठवण मला आजही होते. त्यावेळीं आम्ही कोपरगांव येथें आरून बैलगाडीनें आपटतधोपटत शिरडीस गेलों. बाबांचें वास्तव्य मशिदीत बसे. रा. सा. साठे व कै. काकासाहेब दीक्षित यांचे त्यावेळीं तेथें दोन वाडे उमे होते. तसेंच श्री बुटी यांच्या वाड्याचें बांधकाम चाल होतें; त्याकाळीं श्रीमती धुदराबाई क्षीरसागर ह्या बाबांच्या सेवेंत मग्न झालेल्या होत्या. संत भराबाई, जनाबाई यांच्या परंपरेंतील त्या भासत असत. बाबांची शोडषोपचारें पूजाअर्चा प्रथम शिरडींत त्यानीं सुरू केली. त्या माउलीला आम्ही सारे 'आई' म्हणत अस्, आणि खरोखर त्या सर्वांच्या आईच होत्या. चावडीसमोर एक शाळा म्हणून एक लहानसें घर होतें, आईचें वास्तव्य त्या घरांत असे. आम्ही आमचा सुक्काम त्यांच्याकडे करावयाचा.

त्याकाळीं म्हाळसापति, माधवराव देशपांडे, काकासाहेब दीक्षित, दादा- साहेब खापर्डे, नानासाहेब चांदोरकर, दाभोळकर, दासगणू महाराज यांच्या-

सारखे प्रमुख भक्त शिरडींत येऊन राहात असत. तो काळ किती भक्तिभावाचा व स्वानंद सुखसोहळ्याचा असेल याची कल्पनाही करतां येणार नाहीं.

बुटींचा बाडा बांधला जात असतां त्याच वाटेनें बाबा लेंडी बागेंत जायचे यायचे व येतेवेळीं तेथें थांबून हात वर करावयाचे व त्या बांधल्या जाणाऱ्या वाड्याकडे पहात जावयाचे. निदान १९१६ सालापर्यंत तेंच स्थान बाबांचें समाधिमंदिर होणार अशी कोणाला कल्पनाही नव्हती. त्या जागेवर बाबांचें प्रेम होतें. आम्ही त्या काळीं आईजवळन पूजा, आरतीचें सामान मशिदींत नेत असुं: व जातां येतां तें स्थान पहात असुं; केवढें त्या स्थानाचें महात्म्य आजकाल वाढलें आहे! त्याकाळीं आमची कल्पना नव्हती असें फार मोठें माग्य त्या स्थानाला आज आलें आहे, हैं त्यांच्या कृपेचें फळ! त्याकाळीं एक दिवसाआड साईन।थ मिरवत मिरवत चावडींत जात असत व तेथें शेजारती होत असे.

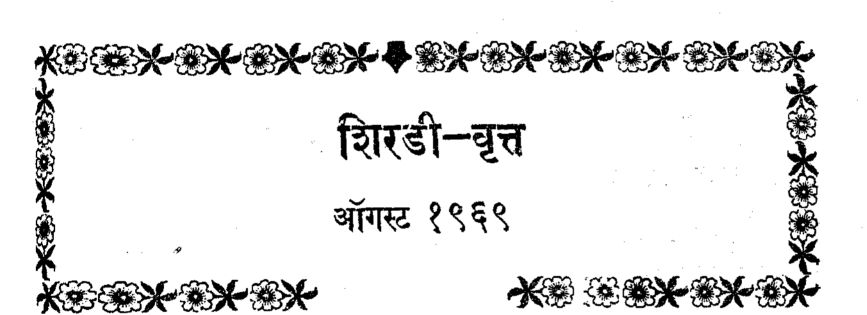
पूज्य आईच्या सांगण्यावरून श्री. बाळासाहेब रेगे यांनी व माझ्या विडलांनी त्रिरडीस असलेला रथ व पालखी १९१६ सालीं इंदूर येथून शिरडीस आणली. आईच्याच सांगण्यावरून मी पुण्याहून बाबांसाठीं पुणेरी जोडचांचा जोड घेऊन जात असें. हा माझा कम ३।४ वर्षे चाल होता. बाबांच्या पदकमलांनीं पुण्यपावन झालेल्या या जोडचांचें महत्त्व म्यां पामरानें काय वर्णावें ?

गतवर्षी बाबांच्या पुण्यतिथीचा सुवर्णमहोत्सव झाला. त्यावेळी त्याच्या जोड्यांना आलेलें महत्त्व प्रत्यक्ष डोळ्यांनीं पाहून माझें अंतःकरण किती मरून आलें असेल याचें मी वर्णन करूं शकत नाहीं. याचें कारण बाबांसाठीं मी पुणेरी जोडे घेऊन जात असें त्याची मला शिरडींतील मिरवणुकौंत व मुंबईंत त्यांच्या त्या पादुका वाजतगाजत व मिरवत थाटानें आणण्यांत आल्या तो देखावा पाहून माझें अंतःकरण मरून आलें असल्यास नवल नाहीं. बाबांच्या पदस्पर्शानें पुण्यपावन झालेल्या त्या पादुका व महणूनच त्याचें एवढें महत्त्व हैं कोणीही सांगूं शकेल.

मला येथें एक गोष्ट पुन्हा सांगावीशी वाटते. गेलीं पंचावन वर्षे मी आणि माझे कुटुंबीय बाबांच्या कृपाछत्राखालीं वावरत आहोत. तेच आमचा सांभाळ करीत आहेत. त्या काळांत अनेक संकटें आलीं. परंतु तीं आलीं तशींच हांच्या कृपेनें दूरही झालीं, आमची सर्वाची त्यांच्यावर पूर्ण श्रद्धा आहे.

## गुरुचरणाची माती। तीच माझी भागिरथी॥ गुरुचरणाचें ध्यान। तेंच माझें संध्यास्नान॥

निष्ठा, अढळ निष्ठा पाहिजे व त्याचबरोबर सबुरीही पाहिजे. म्हणजे बाबांची क्रुपादृष्टि वळल्याशिवाय रहाणार नाहीं, 'माझी देवपुजा। पाय तुझे गुरुराजा 'त्या चरणकमलांवर आपली दृष्टि सदेव खिळलेली राहिली पाहिजे, म्हणजे तुमची मनकामना पूर्ण झाल्याशिवाय रहाणार नाहीं, हा माझा नित्याचा अनुभव मी सर्वापुढें ठेवीत आहें. बाबांची कृपादृष्टि सर्वांकडे वळावी हीच माझी लांच्या चरणीं प्रार्थना,



या महिन्यांत भक्तांची गर्दी अधिक महिना व श्रावण महिना असे दोन शर्मिक महिन्यांचे दिवस आल्यानें गर्दी विशेष गुरुवार व रविवार या दिवशीं होती. यदाचे वधीं—पाऊस ही बराच होता. इतका पाऊस दर वधीं होत नाहीं लामुळें बरेच भक्त आले नाहींत, कांहीं कलाकारांनीं श्रीपुढें हजेरी दिली. ती खालीलप्रमाणें:—

कीर्तन श्री. ह. भ प. वसंतबुवा लोणीकर महाराज, मु. लोणी, ता. मेहकर जि॰ अकोला (विदर्भ). श्री. ह. भ. प, रामराव गोविंदराव पाटील, मु. चिखली, जि. बुलढाणा (विदर्भ). श्री. ह. म. प. लक्ष्मणबुवा शिडींकर, मु. शिडीं, संस्थानगवई यांचीं कीर्तने नेहमींप्रमाणें,

#### प्रवचन

वे. शा. सं. डॉ. डी. बी. काटे, मु. नागपूर.

#### गायन व भजन

श्री श्रीपादराव जमखंडी. साईनाथ निलगमू हुवळी (म्हैसूर).

श्री प्रभाकर बाळकृष्ण राणे मुंबई,

श्री राजा नावलकर (श्री सत्यसाईनाथ सेवासमिती) सुंबई.

श्री किसन नामदेव जाधव, अंघेरी (मुंबई).

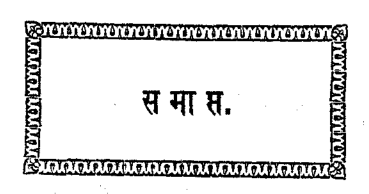
श्री भारस खंडे, कव्वाल पार्टी, (मुबई).

श्री साई रमणम् , मद्रास.

#### मोठ्यांच्या मेटी

- (१) डॉ. एम् एन्. देसाई आय. ए. एस्. (इंडस्ट्रिअल) कमिशनर, महारा राज्य मुंबई व सौ. देसाई (उभयतां)
- (२) श्री. पी. सुत्रण्यमम्, आय. ए. एस्. प्रायव्हेट सेक्रेट्री, गव्हर्नर्, महाराष्ट्र राज्य व सौ. सुत्रह्मण्यम् (उभयतां पतिपत्नी)
- (३) श्री. पी. आर. दासगुप्ता, आय. ए. एस्.; मुख्य कार्यकारी अधिकारी जिल्हा परिवार अहमदनगर व सौ. दासगुप्ता (उभयतां)

शिडीं हवा ढगाळ (झड पाऊस), सूर्यद्श्रीन कचित, बाकी रोगराई नाहीं.



# SAI BABA OF SHIRDI

By Prof. Vaman H. Pandit

Years ago there lived a great saint at Shirdi, in Ahmednagar district of Maharashtra. Most modern saint he was for he gave up the ghost in October 1918, on an auspicious day of Dassera or Vijaya Dashmi. Without doubt, it was indeed, a most befitting day "to cross the horders" or mortal bars.

In South and Western India, there are many devotees of Sai Baba, of all classes and masses; for, he was strictly a secular type of saint.

Shirdi, where he dwelt life-long, has become a secular place of pilgrimage. The tiny village has sprung up now into a township with all the amenities of urban life.

Sai Baba was God-Incarnate in human form.

#### Who called him Sai Baba?

Once in his lifetime, Sai Baba had an opportunity to go as a witness, in the district court of Ahmednagar. Naturally the first question put to him was:

"What's your name?"

"People of Shirdi call me," he replied, "Sai Baba."

Strange it might seem that nobody knew from where he came! What was his real name? Who were his parents? How he spent his childhood? To this day all these questions remain unanswered. He did not speak much. He never delivered long lectures like a missionary-preacher but he conveyed to men and women by performing miracles. Never did Baba make the meaning clear; he left them to comprehend it.

A magnet never invites an iron but it is naturally drawn towards it. So people from adjacent areas flocked to Sai Baba to have his 'darshan.' Baba's "Dwarka Mai" was an asylum to all.

Sai Baba never gave any specific teaching but directed every one to follow his own traditional way of FAITH. He was above all delusion, illusion and Maya. Accumulation of

possession was by itself an empty thing to him. He went for a round in the town with a bowl in hand asking for alms. And whatever he got in this way he put all into an earthen pot and distributed it to all who came to him—even to crows and dogs.

Baba was a Raj Yogi. He was in harmony with the Supreme Power.

#### Sai Baba's Portrait

Baba's image made of clay, exhibited in the shops or his photos, one and all in the usual posture sitting on a stone, are the real likness of his person. He always wore a scarf to his head in a Faquir's fashion and a long robe or kafani and underneath a lungi or sarang in a Burmese way. He wandered at times alone. Sometimes he went in long, long trance or samadhi.

His audience hall was a ruined and dilapidated mosque. Bed he had none and slept on rotten wooden planks by hanging them to the ceiling with strings made from pieces of cloth. It was wonderful how this bed could carry the burden of his person. Had any other person tried to sleep on such a bed, it would have given way immediately. It was a Yogic exercise which bewildered all.

He was very found of smoking pipe—a country chilim—and gave his devotees to smoke it. Hindus and Mohamedans loved him equally. Never did he read books nor write a line but he knew everything for he quoted scriptures and slokas from the Song Celestial. At other times he expounded the philosophy contained in the sacred books.

#### "Servant of God"

For full sixty years this servant of God lived guiding the people. Sai Baba called himself the "Servant of God." He was in fact an Emperor. The whole universe was his Empire. Infinite was his kingdom. His sceptre was the welfare of humanity. His flag proclaimed: Duty, Peace, and Brotherhood. King he was rightly enthroned in the hearts of the millions of people. Never did he travel but he knew the time-tables of up and down railway trains. Though he

never left Shirdi, it appeared, that he had travelled far and vide.

#### llumination with water

Once the merchants of Shirdi were dumbfounded. It is told that Sai Baba had an intense love to burn earthen amps before his dwelling; therefore, he often went on rounds begging for oil with a tumbler in hand in the shops of local merchants.

The shopkeepers too supplied him with oil to burn his lamps made of clay (as we burn them at the time of Divali Festival) to fulfil his wanton whim. But one day the local merchants made up their minds to refuse him oil and so they did. He was not annoyed. He asked for oil that day and everyone refused him. He came back to his place. Sat be calmily for a little while. There was little oil left at the bottom of the tumbler. He poured some water in it and drank it.

Again he poured water in the tumbler up to the brim and poured the same water in the earthen lamps. The merchants and the people were watching him from a distance They observed all his reaction to their refusal.

Lighted he the lamps one by one, and lo! they all began to burn with a steady bright flame as if there was enough oil. Illumination divine it was. Lucky were those who saw it. "Festival of Light" really it was. Burnt the lamps till sunrise. This marvellous thing hit hard the human sight. Humbly the shopkeepers came to him and asked for his forgiveness for the insolence they had shown towards him. Fell flat the pride of the local merchants and they were ashamed, hurt and mortified. He pardoned them, one and all. Since then the local merchants satisfied all his wants and urges.

#### Invitation to Dinner

Wonderful stories are told a little difficult to believe but the stories have become events in the first two decades of this century and there are men still living who bear witness to these.

Once upon a time an assistant collector invited Sai Baba for dinner. He accepted the invitation. On the appointed day Sai Baba along with one of his friends went to his house in the guise of wandering monks. Disappointed was the collector for Sai Baba didn't come as promised.

The collector wrote a letter to his friend at Shirdi to remind Sai Baba about the disappointment caused to him and added that Sai Baba did not keep his word. Then the friend of the collector called on Sai Baba reminding him about the dinner and his acceptance for the same.

"Do write to your friend," Sai Baba replied, "that Baba has kept his word. He had been there with one of his friends in the guise of a monk. He ate the sumptuous food He and his friend were pleased to share it with the collector."

Real fact it was. The collector remembered that two monks had been on that very day for dinner. He felt sorry for the ordinary treatment accorded to these monks. When he read the letter he sighed, "Gracious Goodness."

#### A Surgeon Saved

A renowned doctor who had a hobby of painting portraits was saved from the jaws of Death.

The surgeon was painting a portrait of Sai Baba. He placed the painting on an iron chair and an electric wire passed near the chair as bed switch to his sofa-cum-bed. Unfortunately the rats had gnawed the positive wire here and there; at some places the rats had laid bare the negative wire. The current was on. Somehow the surgeon, while arranging the furniture got the shock and was thrown away from the bed near the iron chair. It too got electrified.

A lad—a hotel boy—came in. He saw the doctor's plight and ran outside to tell the people. A mechanic rushed in immediately and asked the doctor, "Where is the switch?" But the doctor was not in a position to speak a word. He was terribly groaning for the current was passing through his whole body...

No one is able to explain how it happened. But due to some trouble the Power House stopped its operation and the current went off. Thanks to the trouble, the surgeon was rescued from this dangerous ordeal. This was not because the doctor was in trouble but because the engine in the Power House stopped working.

Although it was a matter of a few seconds, the doctor had to suffer unbearable pain but he had firm faith in Sai Baba and looked at the portrait painted by him. He recorded this incident in his diary that the image of Sai Baba saved him. Or else how to explain this miraculous escape? Why should the engine in the Power House fail to operate? He told his friends later who listened to this curious story: "His ways are many to save a devotee."

#### Seasonable Samadhi

A millionaire built a temple at Shirdi and the people of that place were thinking of installing the idol of Lord Krishna therein. Sai Baba looked at this temple when the work was going on.

Sai Baba gave his full consent to establish in the temple the image of the proposed Lord. But His will prevailed. Baba fell ill and on October 15, 1918 at mid-day he gave up the ghost. After some quick deliberation the people of Shirdi decided to place the mortal remains of Sai Baba in this very temple meant for the installation of the idol of Lord Krishna. He left this world on the most auspicious day of Dassera when it is customary for the people of this land to cross the frontiers of the town or city. Baba, indeed, crossed the frontiers of this revolving earth. It was a seasonable day.

Now there lies his Samadhi. Day in and day out thousands of people flock to pay their homage to Sai Baba. It is not for so humble a servant like me to measure out the bounties of Sai Baba. I bow down full prostrate to Sai Baba. Amen!

# An Invitation

#### to

## The White Westerner

In the pride and insolence of your technical and scientific superiority, you refuse to recognise God when His influence is known and felt. All the God you have, is in the church which you visit, if at all, once a week. I have seen and been inside your churches and attended the services. There you behave outwardly contemplatively and then you return home to be supremely indifferent about religious concerns for the rest of the week. For some three centuries now you have worshipped greater and even greater political power, wealth and the sword. Nothing else mattered to you, although now there is a slight chance of your looking at something non-material, because your empires have fallen apart and your wealth with which you once paved your streets in London, Paris and other cities in Europe, has been frittered away in the interests of maintaining your prestige as policemen of your nonexistent Empire. The Communist in his unscrupulous and unconceivable way has come in to upset the world applecart further, being more anxious to build his empire by fraudulent ways, intending to extend his notions of world pauperism and complete impoverishment. Like the hideous communist monster of Russia, there has appeared in China a more fearful dragon fanatically Godless-both of whom are determined to make dog eat dog in their state of insufferable hunger and destitution, the people being wholly unfree to remedy matters. You in Western Europe are not yet so completely enslaved by the communist slave-driver which is the reason I feel you can yet be saved from disaster. My one great desire is to see if by revealing to you a wonderful God of my devotion, you can

ending joy to you. It must be remembered that God is within us if we keep on remembering Him. Our thinking of Him does not make us bad and absentminded workmen in life. By making Him an essential part of ourselves our skill improves and the way we live becomes sanctified as we realise Him within ourselves.

At the time the Westerner of British origin was the ruler of this country, our gods and our holy men were like dust under his feet, which he could clean on his doormat, lest he did not carry this filth into the house. This kind of inordinate pride and godlessness has led this man, is yourself today, to the brink of unprosperity. Without your realising it you have been compelled by circumstances, which you never foresaw, to see your Empire shrink to the size which was originally yours. The American is very different from you, He may love the Dollar more than anything else in the world. This is responsible for his unhappiness, poverty of spirit and domestic infelicity. There is however one great trait in him; he welcomes the Divine spirit in any form that is worthy of admiration. He gave Swami Vivekananda a wonderful welcome and world recognition. Through that Great Swami many Americans are now imbibing the lofty spirit inherent in deepseated religion and making spiritual life a matter of intimate and constant interest.

It is my purpose now to bring before your eyes a Great Godman of far greater stature than it has been possible for you to imagine. He was a poor man even by our standards, but all Divine in spirit and while in His flesh, there was nothing He could not do. His influence and power were so great that it was possible (and is still possible) for Him to change your entire being. There was no disease, however malignant, He could not cure by a mere word or by giving the Sacred Ash from His everburning fire to be used as a medicine or a Soul-cleanser He enabled you with the intensity of your deep prayerfulness to see the physical form in Him of the God of your

particular devotion. As was wellknown, He was neither a Hindu nor a Muslim but He was everything to everybody, according as was created by devotion. He repeated or had recited Muslim prayers in His masjid and He sat with folded hands when Hindu prayers were chanted. He honoured all the Gods, Hindu, Muslim, Christian or any other. Though He never read or wrote He explained verses from the Gita. It was also said that He knew Arabic. He was in this way all-knowing because He knew what would happen and avert all danger to life and good health.

This was the unrivalled and unequalled Sai Baba of Shirdi who has appeared before His devotees as the Great Gods worshipped by the Hindus. You will do well to try to familiarise yourselves with the Gods Rama, Krishna, Shiva, Hanuman and others, Gods too real to be dismissed at the risk of your spiritual annihilation. Sai Baba has been known by His devotees to appear before them in His physical form and given them the desperately needed solace. He appeared in an almost unknown village called Shirdi in Maharashtra, as if from nowhere and stayed on in a ruined masjid for more than fifty years helping people miraculously and relieving them of every form of distress by means of His sacred ash. He gave the blind the sight where necessary and in one case He enabled the person to see Him and made her as blind as before later on. On one occasion He found a child falling into the fire far away from Him and saved it by putting His hand into the fire in the masjid. His hand was so badly burnt that for many months a leper devotee of His kept on applying healing oils and bandaging it. He had His peculiar ways of asking for money offerings called Dakshina only from those whom He marked out for that purpose. All this money, He received, He spent before the end of the day for feeding the poor, the sick and the ascetics. He did many and innumerable wonderful things for His devotees which can be known in all their detail by reading a few books about In 1918 He entered what we call the Samadhi, Him.

which you irreverently refer to as the grave or the tomb. Hundreds of thousands of persons go to Shirdi without respite and derive immense benefit. They perform ceremonial worship of His Samadhi in the way they did while He was on Earth and receive the sacred ash or something else as prasad or God-given Sweet. It is my very great desire to see many of your people go to Shirdi and share with all of us there or spread all over the country whatever material benefits you are destined to receive as also great spiritual good which can certainly and unfailingly be yours if you live in Him in all intense devotion.

The masjid where He lived does not look so miserable now as before, as it went through a good face-lifting at the hands of His devotees. But its front, as before, is always open and Baba ate whatever food He got by begging and slept there sometimes on a plank 3½ feet long ½ feet wide, suspended from the rafters by means of pieces of rags. All around this wooden hammock-like arrangement there were kept tiny earthen lamps burning. It was not possible to know or see how Baba got on to this bed, seven or eight feet above ground. But when some inquisitive devotees tried to know the secret by spying, He got displeased and broke the plank into bits. By means of levitation which came naturally to Him, He must have got on to the plank but how He slept was something which He alone knew how to do.

Feeling sure that you will not miss this chance of entering a state of material and spiritual bliss by joining the innumerable hoardes of devotees who are fast swelling in numbers,

I remain,
Most Prayerfully,
A Sai Devotee.

# Infinitely Marvellous SAI BABA

Everything that Sai Baba did or said was something which made people gape in wonder, not knowing how else to admire the infinitude of His ways of dealing with situations. According as was the circumstance before Him, so was the special way of meeting it. Never was the same method employed for all conditions and states of life displayed for being treated with grace and mercy. When Upasani Sastri came in his early days complaining of an overpowering sense of death, Baba told him that the masjid was there not to kill but to bless people with life. He asked Upasani to stay in the Khandoba Temple for two years at the end of which he was assured he would see Khandoba. When his brother came looking for his long-lost brother, Baba asked the man to go to the Khandoba temple. This gentleman did not understand why he was being asked to go to the Khandoba temple when all his gods were concentrated in Baba. When with greater insistence he was asked to go to the temple he went and there found his brother, more astonished than ever not knowing how Baba knew who he was at first sight and that he was brother to Upasani Sastri. Singularly uncommon, he caused a wholly new visitor to Shirdi to be wonderstruck in the hilariously humorous manner he was held up to ridicule. This man, a possible new devotee, attached all the importance to his richly embroidered red turban. He made it his one concern to forget everything else in his desire to find a safe hiding place for his shining pair of new sandals, which somehow he did. Then he went around in his gaudy turban to see things for

himself. Before he knew where he was, he found a boy carrying his sandals strung on to a walking stick and going around shouting that the sandals belonged to a red-turbaned individual son of a particular person. Our new visitor gazed stupified at his own pair of sandals and claimed them by giving credible proofs, wondering all the while how Baba knew who he was and how the sandals belonged to him, being told that it was Baba who sent him with them providing him with the necessary description of the man. This person clearly realised that having desired to see a miracle performed by Baba in order to convince him of His power, he now felt that Baba was God revealing Himself to him in this manner, so as to make an ardent devotee of him for life. Ordinarily where the Udhi of miraculous power, further potentialised by Baba's word, was used with remarkable and unfailing success, sometimes a little earth picked up by the roadside in the absence of genuine Udhi and given in all prayerful devotion has been known to have worked as a wonderworking creative. But for spiritual and other maladies in each instance the remedy applied was never the same. When a man came with a long-standing tuberculour disease, Baba asked the man to stay in a house which was highly insanitary and by means of two dreams cured him completely of his otherwise incurable trouble. In another instance a man suffering from persistent fever was asked to feed a black dog with curds and rice near a temple. the case of a sannyasi who came to Shirdi, Baba made him stay on by preventing to go to his place for seeing his ailing mother, knowing far in advance what would happen to the man, who died a month later. Wholly marvellous was the way He blessed a good woman with child, on which occasion as He dropped the coconut in the fold of her Sari, He shed tears. What happened a couple of years later was that the woman passed away leaving a year old infant behind. This child proved to be such a great saintly wonder-child that it used to be lost in meditation of Baba and passed away in its sixth year, hearing the Gita read

near him. Wholly unsimilar was the way He changed a person called Megha in whom Deputy Collector Sathe was deeply interested, by powerful atmic influence which changed the man from one who refused to recognise the muslim in Baba as a Saint into a person who saw in Him the Shiva of his devotional loyalty. When Megha died after a short life of devoted and undistracted service of Baba, He shed tears over his dead body and blessed him as a real good devotee. When another extraordinarily gifted child devotee fell from the second floor on a heap of stones, it suffered no injury of any kind and started aloud in joy saying that Baba held him up. In elevating a devotee to great heights of spiritual excellence, Baba admired the devotion of Kusha Bhau in a way so loftily comforting to him that it needs to be related at some lenth. Kusha Bhau was a person who in his orthodoxy avoided eating onions. Baba for His part loved onions and enjoyed trying to make orthodox persons like Kusha Bhau give up their strong prejudice against onions. He asked Kusha Bhau to eat onions on a day on which its eating was a positive sacrilege. Kusha Bhau agreed to eat on condition that Baba also ate it. Baba did so and Kusha Bhau in his turn ate onion soon after. Baba now desired to have some fun at Kusha Bhau's expense and ridiculed the Brahminical orthodoxy. Kusha Bhau defended what he did because Baba set the example. But Baba immediately spat out what He had eaten by way of proving that what He had eaten was not onion which had become miraculously transformed into sweet potato. Seeing this wonder before his eyes Kusha Bhau grabbed at the disgorged stuff ate it revenously as consecrated prasad. Baba beat him for doing so but loved his spirit of great devotion and blessed him with the power to obtain showers of Baba's Udhi whenever he thought of Him-

The way Baba expelled string worms out of a Doctor devotee's system was extraordinarily wonderful, worthy of the Divine healer that He was. This devotee in his terrible agony begged of Baba to relieve him of

unendurable sufferings by spreading them over ten future lives. Baba had him brought to the Masjid saying that He would cure him in ten days. The instruments He used in bringing about this cure were very human. The Doctor had been told that a crow would come and pick out the worms from his swollen leg. Curiously enough, Abdul, Baba's devoteed servant while cleaning the masjid lamps by mistake, trampled upon the Doctor's leg which gave him terrible pain, at the same time pressing the worms out. In exactly ten days the Doctor became completely well by using Baba's Udhi.

Although it was known that Baba could easily revive the dead, as He told some of His devotees who had lost those very dear to them, He always said that if a man was prevented from changing his Kafni or body against the higher order of things, the entire scheme of life would get irreparably upset. If Baba did not directly bring the dead back to life, His wonderful Udhi did the work as marvellously. Once Baba gave Udhi to one of His devotees and asked him to bring a dead child back to life. This man could not understand what Baba meant but on his way home he went to his brother's place where a four month old child lay as good as dead. Its pulse had stopped and the heart did not beat. At once the man looked for the Udhi given by Baba. It had been lost on the way. Without loss of time, he took the child on his lap and prayed most fervently to Baba to save the child. In about fifteen minutes the child started breathing and in half an hour it was fed. Soon it began kicking vigorously.

In another instance a person when he went home from his office found that his child was dead. He refused to believe what he was told. He gave the child Baba's Udhi in water and waited to see what would happen. The water instead of flowing out went in after a little time. This was a sure sign that Baba had saved the child. Later more Udhi and water completely restored the child to normaley.

More staggeringly wonderful was the way Eaba did what was regarded as medically and physiologically impossible. Women considered irremediably barren came to Him and one of them was long past the child-bearing age. She approached Baba through the intervention of Shama, socially known as Madhavarao Deshpande. The coconut she presented to Baba happened to be hollow ani so Shama asked Baba to make the lady's womb alive and moving with child as did the Kernel inside the shallow nut. After nearly an hour during which Baba showed His unwillingness, He at last relented and told the woman she would have a child in a year's time. This proved to be a fact. In so far as another devotee was concerned He gave him four mangoes to be eaten by his wife, telling him she would bear two sons who were to be named according as He desired.

Apart from giving women children when so desired against the dictates of destiny, Baba did greater wonders in making the delivery of children painless and easy. In the case of a good devotee of His, He sent a man with Udhi to him to be used by his daughter at the time she was going through a most difficult delivery. The man had to travel a couple of hundred miles, half by rail and the rest by road. When it came to using the road a highly pom pous tonga with a stylishly uniformed driver appeared and offered to take this otherwise ill-provided man to the place desired by him. When the man reached the place, driver and the tonga vanished into thin air never to be seen again.

More amazing was the way He saved a lady devotee of His from death by sepsis. It was found a little before the labour pains began that the child had died in the womb. Hereonwards, Baba made everything wholly painless for the lady by rendering her unconscious, yet capa-

ble of communicating Baba's manner of treatment to her husband for nearly a month. Without being aware of things she was given Udhi and holy water, thus helping all the poisons to be expelled by means of painless discharges. Another lady, a great devotee of Baba was assured of childbirth five or six years after His Samadhi. A woman, nearly fifty years of age, developed all the outward signs of pregnancy, as told by Baba through a dream. The well-known specialists of the day told her that it was a case of a tumour in the womb and not a baby which it was supposed, she was incapable of bearing at her age. As indicated by Baba by means of dreams she gave birth to a son at proper time. This son grew to reveal to the world that Baba could set aside laws of nature for working out His will.

This was the kind of heaven on Earth Baba created and is even now bringing within the reach of His devotees who can always be sure of being saved from unbearable pain and misery. While He was in life, people rushed to Him in their need and were given intantaneous freedom from distress. When asked what was to happen to the devotees after His passing away, He assured them that His bones would speak and render active help to those who thought intensely prayerfully of Him. This has proved too true to be disbelieved. Thousands of devotees by wholehearted prayer have either seen Him physically or have been rendered assistance in a manner easily identiflable as issuing from Him. Voices have been heard and an Engineer rushing in obedience to the warning sounded by Baba's voice, found a newly-built dam had collapsed burying dozens of workmen. Having promptly taken measures to save them, he was able to get them dug out alive. This is how Baba performs wonders of seving His devotees from suffering if the appeal goes out of a heart overflowing with devotion.



# Books published and Sold by Sai Baba Sansthan, Shirdi श्री साईबाबा संस्थान, शिरडी संस्थेतर्फें प्रकाशित व विक्रीकरितां ठेवलेलीं पुस्तकें

| (१) श्रीसाईसच्चरित्र (मराठी) श्री. दाभोळकरकृत       | <b>6-00</b>    |
|-----------------------------------------------------|----------------|
| (२) ,, (हिंदी) श्री. ठाकूर                          | ४-५०           |
| (३) ,, (गुजराथी) श्री. सोमपुरा                      | 8-00           |
| (४) ,, (इंग्रजी ) Shri Gunaji                       | 8-00           |
| (4) , (Kannad) N. S. Anantha Raum                   | ३-00           |
| ( & ) Glimpes of Indian Spirituality-by Pradhan     | <b>१-00</b>    |
| ( & ) Glimpes of Indian Spirituality ( Telgu )      | <b>१-00</b>    |
| (८) श्री साईलीलामृत (मराठी) श्री. भागास्करकृत       | २-००           |
| (९) साईबाबा-अवतार व कार्य (मराठी) श्री. धोंड        | २-००           |
| (१०) साईबाबांचे ४ अध्याय ( मराठी ) श्री. दासगण्     | 00-40          |
| (११) सगुणोपासना (मराठी) श्री. भीष्म                 | ००-२५          |
| (१२) ,, (गुजराथी लिपींत ) श्री. भीष्म               | ००–२५          |
| (१३) श्री रुद्राध्याय ११ वा ( मराठी ) श्री. दामोळकर | ००-१२          |
| (१४) कीर्तन पंचक (मराठी) श्री. देव                  | १-५०           |
| (१५) शीलधी ( मराठी ) डॉ. गव्हाणकर                   | 00- <b>6</b> 4 |
| (१६) श्री साईगीतांजिल (मराठी) कवि श्रीपाद           | eo-85          |
| (१७) Guide to Shirdi (English)                      | 60-12          |
| (१८) स्तवनमंजिरी व सुमनांजली (मराठी)                | ००-२०          |

#### व्ही. पी. ची पद्धत नाहीं.

#### Colour pictures of Sai Baba by Neroy

| (1)B | aba s | sitting                                 | on Stone $9\frac{1}{2}$ " × $13\frac{1}{2}$ " mediu    | m 00-37      |
|------|-------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|--------------|
| (2)  | •,    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | in Dwarkamai $9\frac{1}{2}'' \times 13\frac{1}{2}''$ r | nedium 00-50 |

Other different poses of Sai baba in colour according to different sizes varying in prices.

Commission to Sellers 25% except on 2 to 10 for which only 25 nP. and 50 nP. for No. 1 Postage Extra (minimum purchase of Rs. 15). Can be had from (मागवा):

POREPORDED HOURS HOURS OF THE CONTRACT OF THE

- Receiver Shri Sai Baba Sansthan,
   P. O. Shirdi., Dst. Ahmednagar.
- Sai Baba Office 'Sai Niketan,'
   Dr. Ambedkar Road, Dadar, Bombay 14.