#### श्री साईनाथ प्रसन्न

Shri Sai Baba

# SHIRI SAII ILIILA

मासिक

श्रीसाईलीला

पुस्तक

(Monthly)-1940

Vol. XVI ] Shake 1861 Ashwin, Kartik, Margashirsha [ Part 7-8-9

वर्ष १६] शके १८६१ आश्विन,कार्तिक,मार्गश्रीर्थः [अंक ७-८-९

बाबा बाबा, गिर्मातिका भना कार र बाल कार्या बाबा सामी, किस्तिका भने किस आहे अवाबा



न कारिक्य, त्यात्र क्षाण जा भ्या भ त्या सनाना । म्यानामा स्थापति ज्ञा नसम्बद्धी, जानवानी जानाना ।

नद्धनीयलगतजलमातितरलम् । तद्वजीवनमातिशयचपलम् ॥ भणमपि सञ्जनसंगतिरेका । भवति भवार्णवतरणे नौका ॥१॥ ——शंकराचार्य

Annual Subscription Rs. 3/6/- including Postage.

Each month's issue 0-4-0

Editor-R. V. Ghaisas.

# अनुऋमणिका

विषय

| वाबा व ज्ञानेश्वरी                                              |              |            |                    |                    |                  |
|-----------------------------------------------------------------|--------------|------------|--------------------|--------------------|------------------|
| श्री साई संशय रत्नाष्ट                                          | ·            | ***        |                    |                    | ૨૨               |
| श्री साईसच्चरित्र                                               |              | •••        | ***                | ****               | ₹१               |
| शिर्डोवृत्त                                                     | • •••        | ***        | ***                | •                  | ₹३               |
|                                                                 | ***          | ***        | •••                | ***                | دردم_ا           |
| चिंचणकर वाचनाळय<br>अगत्याची सूचना                               | वृत्त        |            | ***                | ***                | تعزتعي(          |
| •                                                               | ****         | * ***      | •••                |                    | ६१६              |
| अनुभव                                                           | •••          | •••        |                    | •••                | ९१               |
|                                                                 | CON          | TENT       | lC                 |                    |                  |
| Who is a Jivanmukta                                             | )            | TEMI       | 3                  |                    |                  |
| Culture and Transmi                                             |              | •••        | ***                |                    | 11-1             |
| EGO                                                             | ssign        |            | ***                | ***                | 14-1             |
| Special Notice                                                  | ***          | •••        | ***                | •••                | 20-2             |
| Hints to Correspondar                                           | •••          |            | •••                | •••                | 23-2             |
| Death on Ekadashi                                               | ns           | •••        | •••                | • • • •            | 2                |
| Impressions                                                     | •••          | •••        | •••                | •••                | ··· <u>2</u>     |
| The Cripple's Appeal                                            | •••          | ***        | •••                | •••                | 2                |
| Shirdi Notes                                                    |              | •••        | •••                | •••                | 2                |
| Prof. Narke at Madras                                           | _            | •••        | •••                | •••                | 29 <b>–3</b> 6   |
| Sai Literature                                                  | S            | •••        | •••                | •••                | 3 I <b>– 3</b> 2 |
| Acknowledgements & F                                            | Pareten      | •••        | •••                | ***                | 33-34            |
| Experiences (Calcutta                                           | Donata - 1   | • • •      | •••                |                    | 3 <i>5</i> –36   |
| Madrass Devotees Even                                           | Devotees )   |            | •••                | •••                | 1-4              |
| Madrass Devotees Expe                                           | riences (C   | ontd.) fr  | om last            | Issue              | 35-4             |
| by M. O. or intimate if t                                       | lested to so | end in the | subscri            | ption Rs           | . 3 <b>–</b> 6–( |
| Devotees are reque                                              | otod to the  | Accept V   | . P. P.            |                    |                  |
| Devotees are reque<br>their addresses to the Ho<br>Road, Thana. | ony. Secy.   | Mr. S. N   | omptly<br>J. Kharl | any cha<br>ar, 37, | nge in<br>Chara  |
|                                                                 |              |            |                    |                    |                  |

Experiences of Devotees are welcomed for publication in the Magazine and should be sent to Editor,

R. V. Ghaisas,

Lokamanya Tilak Jubilee Trust Bldg. Gokhale Rd. North: Dadar, Bombay, 14.

### श्री साईबाबा







गोदावर्याः प्रवाहो विलसति यदुदक्पार्श्वतो योजनैकम् ॥ प्रादुर्भूत्वाऽत्मभूत्याऽनिशजनितमहे शोलधिक्षेत्रधाम्नि ॥ सर्वज्ञातीयवृदैर्विविधजनपदादागतैः स्तृयमानः । पूर्णब्रह्मैव साक्षाद्विजयति भुवनं पावयनसाइनाथः॥

शके १८६१)

श्रीसद्भुरु साईनाथ. ( वर्ष १६ अंक ७-८-९

श्रीदत्तचित्साइसद्गुरुभ्योनमः

# बाबा व ज्ञानेश्वरी

## बाबांची श्रद्धा व सबुरी

बाबा नेहमी म्हणत नाना, (नानासाहेब चांदोरकर) रुई पैका देणारे आपस्यान कडे पुष्कळ लोक येतात. पण आपस्याल कोणी दोन दिडक्या देत नाहीं. नानासाहेबांनीं बाबांच्या या बेल्ल्याचा तदनुषंगिक इतर दुस्ट्या बच्याच गोष्टीवरून विचार व मनन करून या दोन दिडक्या शोधुन क्राइिल्या. त्या दोन दिडक्या म्हणजेच अद्धा व संबुरी.

श्रद्धा व सबुरी दोन प्रकारची असते. व्यावहारिक व पारमार्थिक. परमार्थीत ह्यांची अस्प्रेस जरूर अस्ते. तशीच पण व्यवहारांत ही असते.

ब्यावहारिक श्रद्धा म्हणजे एकमेकांविषयी विश्वास. व ब्यावहारिक सबुरी म्हणजे एकमेकांनी एकमेंकांचे कार्य करीपर्यंत थांबणें, दम धरणें किंवा वाट पहायें.

व्यावहारिक श्रद्धा (limitid faith) पुष्कळ अंशी काम्य असते. तिचे फल हश्य पण अणिक असते. सतत प्रयत्नानें, कर्माच्या शुभाशुभ व स्थुल सूक्ष्म मानानें कमी अधिक कालात तें फल बहुत करून आपल्या ह्यातींतच आपल्यास मिळतें.

उदाहरणार्थ, आपण शिप्याकडे कपडे शिवण्यास देतो, घोञ्याकडे कपडे धुवावयास देतों, सोनाराकडे दागिने तयार करण्यास सोने देतों. व पटवेकन्याकडे बहुमोल
नग पटविण्यास देतों, शेतांत धान्य पेरतों, भाजी लावतों, बागेंत किंवा शेतांत झाडें
लावतों, कोणत्याही विषयाचा अभ्यास करतों, एखादा उद्योग धंदा करतों, लम करतों,
व अशाच प्रकारची उपजीवन व संसार पोषक इतर अनेक कार्ये करतों. तीं प्रथम एक
प्रकारच्या उघड किंवा गुप्त (Patent or latent) विश्वासानें (अद्धेनें)
करतों. व त्या कार्यास अल्पाधिक कालांत फल ही रेतें. उदाहरणार्थ शिपी कपडे शिवून
देतों, घोबी कपडे धुजन देतों, सुवर्णकार दागिने घडून देतों, पटवेकरी नग पटवून देतों.
अभ्यासामुळें परीक्षा उत्तीर्ण होतात, त्या त्या विषयांत प्रावीण्य ही लाभतें, नौकरी ही
मिळते. धंबांत पैसा मिळतो. जमीन जुमला, घरदार व ऐश्वर्य प्राप्त होतें. लग्न केल्यामुळें मुलें बाळें होतात. व आपला संसार मार कमी करतात. पण या श्रद्धा व सबुरीची
आपल्यास इतकी संवय झाली असते की तिची आपल्यास आठवण ही नसते
ही अनुवंशिक किंवा सामाजिक पण व्यावहारिक ग्रुप श्रद्धा सबुरी होय.

पण पारमार्थिक श्रद्धा व सबुरी याहून पुष्कळ भिन्न आहे. पारमार्थिक श्रद्धा म्हणजे वेद (श्रुति), स्मृति, शास्त्रें, गुरुवचन मोक्ष, श्रद्धानाम, व परश्रद्धा (परमात्मस्तु) यांचे ठिकाणी अस्तिक्य बुद्धि म्हणजे सात्विक दढ विश्वास (Implicit and honest faith)

पारमार्थिक सञ्जरी म्हणजे सहिष्णुता. वीरता म्हणजे वरील गोष्टीवर श्रद्धा ठेवून इष्ट फल प्राप्तीपर्यंत बिनतकार बाट पाहात बसणें, दमधरणें किंवा यांबणें ( Honest, patience) पारमार्थिक श्रद्धा निष्कामच असावी लागते. तिचे फळ अह्दय असतें. पण अखंड मुखदायी असतें. तें एकदोन जन्मातही (क्रम मार्गीने=कर्मयोगानें) साध्य हेाण्यासारखें नसतें.

साधारणतः उसाचे पिकास जर एक वर्ष ळागतें, आंब्या नारळाचे झाडांस फळें वेण्यास १०-१२ वर्षे छागतात, अभ्यास करून परीक्षा उत्तर्ण होण्यास विंवा त्यांत पारंगतता मिळण्यास किंवा २०-२५ रुपयांची नौकरी मिळवण्यास जवळ जवळ एक दौड तम घाळावे छागते. लग्न होऊन मुले बाळें होण्यास व त्यांच्या करवी आपला संसारभार कभी हेण्यास दीड दोन तपांची तपाश्चर्यो करावी लागते. धंयांत कमाई करून चांचत्या प्रकारें उन्नतावस्थेस येण्यास बहुतेक आयुष्य वेंचावें लागतें व अकोडांच्या झाडांची लग-वड करून त्यांची फळें वाखण्यास ५०-६० वर्षांचा अवधि लागतों; म्हणजे हें कार्य क्वचितच कोणाचे ह्यातींत होत असेल. बहुधा हा योग झाडें लावणाराच्या पुत्राच्या किंवा नातवाचेच नाशिक्षा येतो.

असे जर आहे तर परमार्थांत प्रथम निर्मुण व सगुण परमात्माचे अस्तित्वावर विश्वास बसण्यातच कित्येक जन्म लोटतात. विश्वास बसलाच तर त्याचे सम्यक् झान होण्यांत कित्येक जन्म जातात. व ज्ञान झालेंच तर तत्प्राप्तीचे उपाय किंवा मार्ग शोध-ण्यांत व उपायाप्रमाणें निष्काम कमें करण्यांत कित्येक जन्मांची आहुति पडते. व ह्याप्र-माणें सर्व साधनांची तयारी झालीच तर परमात्माची प्रसन्नता व प्रसाद होण्यास कित्येक जन्म धालवाचे लागतात.

आतां ही प्रसन्नता व हा प्रसाद प्राप्त होण्याकरतां निष्काम कर्माचरण ज्या दृढ व सात्विक विश्वासानें होतें, तो विश्वास म्हण्जेच परमार्थिक श्रद्धा. व त्या प्रसन्नतेचें व प्रसादाचें परिपाक फल ( जें प्रथम श्रद्ध्य पण नंतर दृश्य ) जें श्रत्यंतिक व अक्षय सुख त्याचा लाभ होईपर्यंत अनिश्चित काल थांबणे वाट पाहणें किंवा बिन तकार बीर धरणें द्दीच पारमार्थिक सबुरी.

आतां या पारमार्थिक श्रद्धेवर व अनिश्चित सबुरीवर विश्वास बसावा कसा ? यास माझ्या अत्यत्प समजुतीप्रमाणें एकच मार्ग दिसतो. व तो म्हणजे साधुसंतांचे अध्या-रिमक श्रंथ वाचन. (जे श्रंथ त्यांनी मानव जातीच्या उन्नतावस्थेकरताच लिहिले आहेत. फसवण्याकरतां खात्रीनें लिहिलें नाहीतें ) श्रंथांत लिहून ठेविलेल्या मार्गांचा, उपायांचा साधनांचा, व अनुभवांचा इट व सतत अभ्यास, मनन, विदिध्यासन, संत समागमातील स्यांच्या वैराग्यशील, परोपकारी व ज्ञानप्रधान निष्काम वर्तनाचे निरंतर सूक्ष्म निरीक्षण पर्यालोचन व परिशीलन, व त्यांच्या वचना प्रमाणें किंवा अनुप्रहाप्रमाणें आपलें सादर, यथाशक्ति प्रामाणिक व निश्रमित श्रद्धा सञ्जूरी युक्त वर्तन सातस्य.

पण इरयध्येय, दर्य फल व निश्चितकालात्मक न्यावहारिक श्रद्धा सबुरी हातची टाकून देऊन, अज्ञात ध्येय अदर्य फल व अनिश्चित कालात्मक पळत्या पारमार्थिक श्रद्धा व सबुरीवर विश्वास ठेवणार कोण ?

पण असा विश्वास ठेवण्यासही आधार आहे. चरा चराची वाढ शुभाशुभ कर्मा-नुसार मनुष्यत्वापर्यत होते. मनुष्याच्या कर्तृत्वाची बैभवाची वाढ नृपत्व किंवा सार्व-भौमत्वापर्यंत होते. हें आपण पाहतों, व अनुभवतों. नृपानी किंवा चक्रवतींनी आपल्या-पेक्षा अनंतपटीनें पूर्वी श्रेष्ठ सत्कर्में, किंवा धोर, उन्न तपश्चर्या, किंवा अलैकिक पुण्यें केली असल्यामुळेंच त्यांना हे ऐहिक ऐश्वर्य प्राप्त झालें आहें असें आपणास कव्यूलकरणें भाग पडते. तदनंतर देवता व त्याच्या ही नंतर संतत्व. जें कार्य च्याला, सार्वभौमाला करतां चेत नाहीं तें देव करतात. व जें देवाला करतां चेत नाहीं तें कार्य संत करतात. करितां सार्वभौमापेक्षा देव सत्ता श्रेष्ठ व देवापेक्षा संत सत्ता श्रेष्ठ. व संत सत्तेपेक्षा निर्मुण-परमात्म सत्ता श्रेष्ठ. या ठिकाणी सत्तेची परंपरा संपत्नी व कार्यकारण भाव ही संपत्न.

श्री ज्ञानेश्वरी ओं. १५५ ते २०७ अ. १५

बाबा म्हणत 'नाना' तुला शक्ति यावयास पाहिजे असली तर मी मार्ग सांगेन त्यावर तुझी श्रद्धा पाहिजे. व जोर काढ व दूध पी. म्हणजे तुला शक्ति येईल. तूं श्रद्धेने ८-४ दिवस जोर काढलेस व दूध प्यालास व शरिराकडे पाहृन विचाहं लागलास कीं, बाबा तुमच्या आहेप्रमाणें मी ८ दिवस जोर काढले व दूधही प्यालें प्या अद्याप शक्ति आली नाहीं. अरे बाबा वरील उपायांनी शक्ति येण्यास विदान ४ ६ महिनें तरी पाहिजेत असें भी तुला सांगेन. नाना, ज्यावहारीक श्रद्धेचें व सबुरीचें असे आहे. पण पारमाधिक श्रद्धेचें व सबुरीचें काम फार कठीण आहे. तूं अद्याप पावेतों आडिचांत आहेस. तुला सांगितत्याप्रमाणें तूं तिहीत गेलें पाहिजेस. नंतर चौध्यांत जाण्याचा मार्ग दाखविण्यास मी येथें बसलोंच आहे. [ याचें व्यावहारिक व पारमाधिक अर्थ नानासाहेबांनीं सांगितलें हीतें. पण तें सांगण्यांचें हें स्थळ नाहीं. पुठें केव्हांतरी यावर स्वतंत्रपणें लिहिन.

नाबांचे वचनावर नानासाहेबांची पूर्ण श्रद्धा व वाबांबर नितांत प्रेम. वरील बोलणे झाल्यावर कांही काळांनी देव कोण ? काय व कसा आहे, [ परमेश्वराचे अस्तिस्व व स्थाची ्सत्ता ] असा प्रश्न एकदां नानासाहेव चांदोरकरानी, पारमार्थिक श्रद्धेने वाबाना विचारला.

बाबा म्हणाले पूर्वी तुल्य कें मी ज्ञानाचें र अध्याय (श्री दासगण्यक्त भक्तिला मृत अ. ३२ व ३३) सांगितें ल्या ज्ञानां सेवन, मनन, निदिध्यासन व तदनुरूप वर्तन केल्यास तुसे ठिकाणी नित्यानित्य वस्तु विवेक, वैराग्य, शमदम, तितिक्षा, उपरती, श्रद्धा समाधानादिषद्क व सुमुक्षत्व हीं चार साथनें निर्माण होतील. व त्या योगें, अविश्वास, विश्वद्धा, सर्वव्यापक, सर्वसतावान, शाश्वत सुखदायी अशा चैतन्य वस्तुशी तुझे तादातम्य होईल. कें जगाचा आधार, कें चराचर व्यापून ही दशांगुल शिलक उरलें आहे, व ज्याचें ठिकाणी अलेर सर्व जगाचा लय होणार, अशी आद्य मूळ वस्तु ती चैतन्य, परज्ञम्ह, निर्गुण, परमात्मा व वस्तु निर्देश होण्यासाठी त्या वस्तुस चैतन्य, परज्ञम्ह, निर्गुण परमात्मा अशी नांवें दिली जातात. वास्ताविक पाहतां वस्तुस चैतन्य, परज्ञम्ह, निर्गुण परमात्मा अशी नांवें दिली जातात. वास्ताविक पाहतां वस्तुस नामरूप मुळीच नाहीं. तुं विचारलेल तो देव कोण तर तो हाच म्हणजे चैतन्य वस्तु, ज्ञाते याच चैतन्याची (देवाची) उपासना करतात. दश्य, ज्ञेय व मासमान (जग किंवा विश्व) या सर्वाचे आद्यकारण कें चैतन्य तो देव आहे. तो कसा आहे ! तर तो (तें चैतन्य) सत्यः ज्ञान आनदरूप आहे, तो (तें चैतन्य) पारमार्थिक, व्यावहारिक व प्रातिभासिक असा त्रिगुणात्मक आहे. तो कोठें आहे तर तो (तें चैतन्य) वरील त्रिगुणात्मक विश्व व्यापक आहे. म्हणजे सर्वत्र आहे.

यावर नानासाहेबांच्या शंकाः...आनंदरुप देव (चैतन्य) क्रेशात्मक विश्वांत कसा राहतो ? चैतन्यच देव किंवा आत्मा असे आपण म्हणतां तर आत्मे अनेक आहेत व देव (चैतन्य) एकच आहे हैं कसें ? त्याचप्रमाणें आपण त्या देवास (चैतन्यास) निरवयव राजसत्तेची उपमा देता. तर निरवयव राजसत्तेची अंश कसें पडतील ? या तिन्ही शंकांचे बाबानी निरसन केल्यावर नानासाहेबोनी बाबांना पुन्हा प्रश्न केल्य, बाबा माया ही कोण, तिला कधीं कोणी निर्माण केलें, व ती आहे कशी; व कोहन आली-! सगवान श्री ज्ञानेश्वरमहाराजांनी आपत्या ज्ञानेश्वरीत (श्री मन्दगवद्गीतिदील अ. २ ओ. १३९ ते १४३. १३ वें अध्यासांतील १९, २०, २१, २२, २३ वें

अंग्यांत व अ.१८ को. १० वरील भाष्यांत मायेचें वर्णन, तसंच अ. ७ को. १२ वरील भाष्यांत मायानदीचें रूपक केलें आहे व अ. १३ को. १९ यावरील भाष्यांत पुरुष प्रकृतीचें वर्णन केले आहे ते तं पहा. ) व श्री अमृतानुभव या ग्रंथांत श्री मोहनीराज प्रसादें करून माया चैतन्य (प्रकृति पुरुष ) यांचें विस्तृत वर्णन केलें आहे. तें तं पहा मी त्याची पुनरावृत्ती येथें करीत नाहीं. आभासिक मायेचें (प्रकृतीचें) आवरण सत्य ज्ञानानें काहून टाकलेस महणजे तुला ग्रुद्ध चैतन्य [पुरुष ) किंवा देव दिसेल, नव्हें तो तंच सर्व ठिकाणीं व्यापला आहेस अशी तुला प्रतीती येईल. या करतां माझ्या वचनावर विश्वास [पारमार्थिक श्रद्धा ) ठेवृन क्षा सिच्चिदानंद चैतन्य वस्तूची [म्हणजे देवाची] तं उपासना कर, व ती वस्तु प्राप्त होईपर्यंत जिनतकार प्रयत्न करीत रहा व सबुरी देव. व याच जन्मी मुक्त हो. असे शेवटी बाबा म्हणालें. (विस्तृत माहिती-करतां श्री दास गणूमहाराज यांचा श्री संत कथामृताचा ५० वा अध्याय लक्षपूर्वक वाचावा)

आतां याच श्रद्धासबुरीसंबंधी तत्वतः वरीलप्रमाणेंच पण जास्त विस्तृत वर्णन भगवान श्री ज्ञानेश्वरमहाराजांनी आपल्या श्री ज्ञानेश्वरीत केळें आहे, तें असें.

हे अत्यंत बुद्धिमान अर्जुना राजसी व तामसी श्रद्धा टाकून देऊन सान्तिककी श्रद्धाच जतन करावी. या श्रद्धेचे अंतरंग सत्य [परमात्मा ] असल्यामुळें त्या ठिकाणी रज तम रहात नाहींत व ती [सात्विकी श्रद्धा ] मोक्ष फलदायी होते. (ओ. ६३ व ८३ अ. १७)

हे अर्जुना ज्याला परमात्मकृषा संपादन करण्याची इच्छा असेल त्याने वेदाहें विद्रुद्ध कधीही वागू नये.

ओं. ४५५ अ. १६

हे अर्जुना त्याचप्रमाणें ज्याला चार पुरुषार्थांचा (धर्म अर्थ काम व मोक्ष) स्वामी होण्याची इच्छा असेल त्यानें श्रुति स्मृतींच्या आज्ञा शिरसा वंद्य मानत्या पाहिजेत.

्र अर्जुना तसेंच कोणतें कर्म करण्यास योग्य व कोणतें अयोग्य हैं ठराविण्यास शास्त्रेच प्रमाण मानावीत. (आपल्या स्वैर वृत्तीनें तें ठरवूं नये.) शास्त्रानें जें कर्म अयोग्य नेषिद्ध व अकरणीय म्हणून सांगितलें असेल तें कर्फ नये. ओ. ४६६ अ. १६ निरतर श्री गुरुवास्यावर दथी (विश्वास, श्रद्धा ) ठेवून तें जतन करावें (अंतः करणांत बाळगांवें ) व त्याप्रमाणें बागावें. म्हणजे शिष्य (सुमुख्कु ) परमात्म मंदिरांत प्रवेश करील (परमात्मपद पावेल.) ओ. ४५७ अ. १६

अर्जुना सर्व कोर्मे निष्कामबुद्धीनें होऊं कागलीं म्हणजे प्रवृत्तीचा [ संसाराचा ] कोप होतों. व प्रवृत्ति मावळणें किंवा तिचा लोप होणें म्हणजेच निवृत्ती किंवा मोक्ष्स.

अर्जुना ब्रह्मनामाची एवडी योग्यता आहे की ते एक वेळ मुखी येण्यास( निहें-तुक ) हजारे। जन्म ध्यांने लागतात.

ओ. २०६ अ. ९

अञ्चा त्या ब्रह्मनामाचे ठिकाणी [ ॐतत्सात् ] सत्कर्मे करण्याचा जो धंदा तो इह परलोकी निवळ शीणच आहे.

ओ. ૪૨૨ અ. ૧૭

अर्जुना, आकार व असंख्य छित्रयुक्त अशा या मोडक्या शरीरांत कोंदकींदून मरले असता जें कोणत्याही काली गळत नाहीं [किंवा क्षिरपून नाहीं होत नाहीं ] त्याचे सूक्ष्मपण पहाक्याचें असेंल तर फक्त अमावरूप क्षूम्य नन्हें इतकेंच [कारण इतकें सूक्ष्म अस्नूनहीं त्यास अस्तित्व आहे व शून्यास अगर अभावास अस्तित्व नाहीं ] शिवाय आका-शाच्या पदरांतून गाळून घेतल्याइतकें जें सूक्ष्म आहे व इतकें कोंदकोंद्न भरलें आहे तरी जें विरळ आहे (घट्ट किंवा दाट नाहीं) व जें विज्ञान खोळेत्न [शरीर पिशवींतून ] कितीही इलविलें असतां गळत नाहीं तें परज्ञह्म

ओं. १५, १६, व १७ अ. ८

जें सर्वत्र, सदा, सम, अद्वितीय, सत्य, सर्वश्रेष्ठ, निस्सीम अविनाशी, नित्य, निष्कप, धर्मरूप शाश्वत सुखदायीं अशी जी वस्तु तें पर्श्वह्म

ओ. ९६ व १४६ अ. ५ व ओ. ४०७ व ४०८ अ. १४

अर्जुना तें परब्रह्म (परमात्मा) विश्वापासून निराळे नाहीं रत्न व त्याचें तेज, पाणी व त्याचें इवपण, आकाश व पोकळी साखर व साखरेची गोडी. अग्नि, व अग्निची ज्वाला, कमल व त्याचे दल, झाड व त्याची फांदी, फुलें फळें, हिम व त्याचें थंडपण, दूध व दुधाचें दिहें, बगैरे बगैरे, यापैकीं कोणतीही वस्तु ध्यावयाची अगर पाहावयाची असेल तर तिच्याशीं समवाय किंवा नित्यसहवर्ति असणाऱ्या वस्तुशिवाय जगी घेता किंवा पाहता येतच नाहीं, जसें रत्न त्याचे तेजाशिवाय घेतां किंवा पाहता येत नाहीं साखर ही तिच्या गोडीशिवाय घेता किंवा पाहता येत नाहीं, त्याचप्रमाणें परब्रह्म ही वस्तू विश्वाचाचून घेता किंवा पाहता येतच नाहीं.

ओ. ३७३ ते ३७९ व्य. १४

राजाविन्हांकित कोणते ही मनुष्यास जशी प्रजा मान देते म्हणजे त्याचे ठिकाणी राजसत्ता अंशाचें अस्तिक्य [आस्तित्व] मानते त्याचप्रमाणें शास्त्रानें अगिकारेलस्या प्रत्येक मार्गास आदर व अंतःकरणपूर्वक जे मानणे त्यास पारमार्थिक आस्तिक्य म्हणतात.

उपरिनिर्दिष्ट संत वचनावर जो प्रामाणिकपणा व निष्प्रदरपूर्वक विश्वास त्याचेच नांव पारमार्थिक श्रद्धा.

आतां आपण पारमार्थिक सबुरी म्हणजे काय तें पाहूं. पारमार्थिक सबुरी म्हणजे कम (कमें) योगानुष्ठानाचे इष्ट फल प्राप्त होईपर्यंत तितीक्षायुक्त समयीद पण अत्यंत दीर्घ काल (कित्येक जन्म) संत वाक्यावर विश्वास ठेवून त्यांनी सांगितलेल्या मार्गानी व त्यांच्या मार्गदिशित्वानें, सात्विक घैर्यानें व सिहण्युतेने सत्तत प्रयत्व करीत राहणें.

भगवान श्री ज्ञानेश्वर महाराजांनी या कमयोग मार्गातील संबुरीच्या शुरुवत्वे कहन तीन पायऱ्या दिल्या आहेत त्या अशाः—

ज्ञानमार्गीय साधकांची गोष्ट खेरीजकरून कममार्गीन चालणाऱ्या मुमुश्चनी प्रथम स्वकर्मरूपी (कर्तव्य नैष्कर्म्य स्वधर्म) अग्रीत, काम्य व निषिद्दर्भरूपी इंथनांनी (काष्टांनी लाकडोनी) राजस व तामस कर्मे जाळली पाहिजेत (यांस किरयेक जन्म लागतील.)

नंतर पुत्र इव्य व परलेक यांच्या प्राप्तीची इच्छा (एषणा). नाहीशी केली पाहिजे. (यांतही कित्येक जन्म जातील)

नंतर आपली इंदियें विषयसेवन पदार्थीचे ठिकाणी स्वैरवृत्तीने वावरत असस्यामुळे त्या इंदियाचे ठिकाणी उत्पन्न झालेले विटाळाँचे किंवा दोषांचे क्षालन करण्याकरितां त्यांना प्रत्याहार तीर्थात स्नान धातलें पाहिजे (म्हणजे इंदियांना संयमनाने पुन्ह: पुन्ह: विषयांवर धांषण्यापासून मागे खेंचलें पाहिजे ) यास ही कित्येक जन्म लगतील

नंतर स्वधमा वरणाचे किंवा कर्तव्य कर्मीचरणाचे फल परमात्माचे (वैतन्याचे देवाचे ) ठिकाणी अर्पण करून स्थिर अढळ वैराज्यपद प्राप्त करून घेतले पाहिजे. ( यांत ही क्रित्येक जन्म जातील. )

यात्रमाणें आत्मसाक्षात्कार होण्यास जी ज्ञानोज्वलतारूप सामत्री लागते ती भिळ-विली म्हणजे ही पारमार्थिक संबुरीच्या तीन पायन्यांपैकी पहिली तळ पायरी होय.

ऑ. ९९२ ते ९९६ अ. १८

नंतर सरदुरु ही भेटले, त्यांनी मोकळे मनानें अनुष्रह ही केला. पण ज्याप्रमाणें औषध घेतल्याबरोबर रोगाचें निर्मूलन होत नाहीं, सूर्योदय झाल्याबरोबर मध्यान्ह होत नाहीं, सुंदर पाणधळ जमीनींत उत्तम बीज पेरल्याबरोबर अलोट पीक येत नहीं किंवा स्पष्ट सपाट व सरळ मार्ग मिळून सत्संगती मिळाल्याबरोबर इष्ट स्थानीं जातां येत नाहीं म्हणजे या प्रत्येक गोष्टीस कांहीं काल लागतोच त्याचप्रमाणें वैराग्य लाभ झाला, सद्द्रपुरु ही भेटले, त्यांचा अनुप्रह ही झाला, व त्या अनुप्रहामुळे अतकरणांत विवेकाचा अनुप्र फुटला, व त्या योगें एक परब्रम्ह वस्तुच सत्य आहे. इतर (विश्व) सर्व ध्रांति किंवा मिथ्या आहे अशी बळकट प्रतीती आली. म्हणजे ही पारिमार्थिक सहुरीची दुसरी पायरी होग.

ओं. ९९७ ते १००२ अ. १८

परंतु अशी जी एक सत्य. सर्वोत्तम, सर्वाश्मक, परत्रम्ह वस्तु, जिच्या ठिकाणी मोक्षाचे काम संपत्ते जिचे पोटात जागृति स्वप्न शुष्ठित या तिन्ही अवस्थाचा लय होतो, ज्या विश्वद्ध हानाचे योगाने या तिन्ही अवस्था जिच्या ठिकाणी जिहन जातात, ते ज्ञान ही शेवटी जिच्या ठिकाणी लय पावतें, जिचे ठिकाणी आनंदाचे आनंदपण विक्त जातें, व ऐक्याचें एकपण संपत्ते म्हणजे जिच्या ठिकाणीं वरील चारी विकारापैकीं (सत्—सत्य, चित्—हान, आनंद—हर्ष या तिहींचें ऐक्य सत्त्विदानंद ) काहीं एक न उरता, जें काहीं शिलक राहतें, तिच्या ठिकाणीं तादारम्य होऊन राहणेंचें आहे. पण ही गोष्ट कमाकमानेंच होणार. ज्याप्रमाणें भुकेलस्या माणसापुढें धड्स पकानांचे ताट वाहन ठेविलें, किंवा व्याने पकाच भोजनाची तयारी करून ताट वाहन घेतलें. पण ताट वाहन वेतलें, विश्वरावरोवर त्याची तृति होते नाहीं किंवा पहिल्या अथवा दुसरे घांसावरोवरही तृती होत नाहीं, शेवटचा घांस घेतल्याबरोवर मात्र त्याची तृती होतें पण शेवटाचा घास एकदम घेतां येत नाहीं. तो कमाकमानेंच व्यावा लगतो. व त्यास कालावधी लगतो. त्याप्रमाणें वैराग्याचा जिव्हाळा लगल्यावर व विवेकदींप प्रज्वकीत झाल्यावर तो मुस्छ अज्ञानांघःकारांत पुरून ठेविलेळा तो मक्क-भारम केंव

बाहेर काढील. एण हें सर्व कमाक्रमानेंच होणार व यांस समर्थाद पण कित्येक जन्मांचा अवधि लागणार ही परमार्थिक सबुरीची तिसरी पायरी होय.

ओ. १००३ ते १००८ अ. १८

आतां परवद्या वस्तुशों वर सांगितलेह्या कम मार्गानीं तादात्म्य होश्यास पर्मात्म्याच्या चतुर्थ भक्तीचा (भक्तियोगाचा लाभ वहावा लागतो. व तो लाभ झाल महणजे. परमात्मा केवडा कसा व कीठें आहे याची त्या मुमुक्ष्स सखतेमें प्रतीती येते. व याप्रमाणें परमात्म सत्य स्वरूपाचें ज्ञान झालें म्हणजे नंतर तो मुमुक्ष परमात्याचीं तादात्म्य पावतो, म्हणजे परमात्मा, जीवभाव [अज्ञान] हपीं कांचेची व जीवशिव भावापलीकडील केवळ ज्ञानरूप रत्नाची अदलाबदल करतात. म्हणजे मुमुक्कने आपल्या मस्तकावर थारण केलेली जीव दशारूप अज्ञान कोच ती परमात्मा आपण घेऊन त्यांचे मस्तकावरील सार्वभीमत्वाचे मुकुटावरील जीव शिवा मावरूप जें ब्रह्मज्ञान रत्न तें त्यास देतात. म्हणजे त्याच्यांची आपले ऐक्य करतात.

शेवटी हें मर्मज्ञ अर्जुना, तुला वेळोवेळी कमयोगाची [ श्रद्धा व सबुरीची ] योग्यता संगितली. त्याप्रमाणे तुं मद्धचनावर श्रद्धा ठेवून वर दर्शविल्याप्रमाणे शेवटची पायरी गाठीपर्यंत सबुरी ठेव. असे परमात्मा म्हणालें. व याप्रमाणें श्री ज्ञानेश्वरांनी श्रद्धा व सबुरीचें सुंदर वर्णन केलें आहे.

ओं. १२१८ ते १२२९, स. १८

्ठाणें गुरुवार माघ हु. ७ शके १८६९ दिः अं. १५-२-४०

वार्वाचें बाळ.



#### श्रीदत्तचित्साइसद्**गुरुभ्योनमः**

## श्री साई संशय रत्नाष्टक

#### पृथ्वीरूत

असं हार्दे मनी बसे, कचित साई ध्यानि दिसे ॥ असा जरि गमें असे, परि समीप डोळ्या नसे ॥ नसे तरि म्हणूं कसे, सकल विश्व व्यापीतस ॥ असे क्षणि क्षणीं नसे, लपुनि सूत्रे ओदीतसे ॥१॥

लेप तिरे म्हणूं कसें, सगुण साइरूपीं दिसे ॥ दिसे म्हणुनि जातसे, जविल पांचरीतो पिसे ॥ पिसे तिरे म्हणूं कसें, वदत जें न वेदा दिसे ॥ वदे म्हणुनि देतसे, श्रुति, मुका उगाची वसे ॥ २॥

मुका तिर म्हणूं कर्से, पुसत, उत्तरे देतसे ॥ उगा तिर म्हणूं कर्से, तिळभरी रिकामा नसे ॥ बसे तिर म्हणूं कर्से, अखिळ विश्व शोधीतसे ॥ स्थळांत्र कथी नसे, जिंग फिरे तुं नाना मिसे ॥ ३॥

फिरे तिर म्हणूं करें, दृढ निमग्न ब्रह्मी वसे ॥ निमग्नाचे म्हणूं कसें, किर क्रिया सदा सौरेंसें ॥ क्रिया किर म्हणूं कसें, अणु हि लिप्त कमीं नसे ॥ अलिप्त हि म्हणूं कसें, किंध विकारवर्ती ै दिसे ॥४॥

९ ब्रम्हांड नाटकाची दोरी. २ कान. ३ परंतु, तथापि. ४ अति प्रेमानें. ५ किंचित्. ६ विकारवज्ञ.

दयालुहि कथी।देसे, कथि हैटे फुगोनी रुसे॥ रुसे तरि म्हणूं कसें, ैविमल प्रेम रोषीं असे॥ कथी हंसत मस्करी, करि, कथीं शिव्या देतसे॥ शिवी तरि म्हणूं कसें, नच शिवी शिवा ती असे॥५॥

शिवा तरि म्हणूं कसं, कथि कुणा प्रहारीतसं॥ प्रहार म्हणुं भी कसं। 'द्वारित, विघ्न दाळीतसं॥ स्त्रियांजवळ बोळुनी, कथि अपरैय चुंबीतसं॥ विकारि म्हणुं भी कसें, अति।विरक्त चित्ती दिसे॥६॥

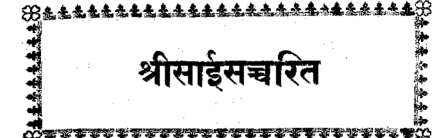
विरक्त म्हणुं मी कसें, र्रत सदा प्रपंची दिसे ॥ प्रपंचि म्हणुं मी कसें, सुंत कलेत्र, कन्या नसे ॥ न भूँ गृह <sup>११</sup>रेरिमहीं, चिरे<sup>र</sup>े निरीच्छ द्रव्यी दिसे ॥ निरीच्छ म्हणुं मी कसें, तीर हि दक्षिणा घेतसे ॥ ७॥

न कोणी दिलि स्वेच्छया, तशिच विस्मृती आळसे ॥ नरी बहुत े बोरसें कांधे हि मागुनी बेतसे ॥ पुसाल मग हें कसें, तरि हि वर्म न्यार असे ॥ कळलें परि तें जया, परम भाग्य त्याचें असे ॥ ८॥

बाबांचे बाळ.



१ हद्दम बसे, २ छुद्द, पवित्र, ३ रागांत, रोषांत, कोधांत, ४ कल्याणकारी, ४ मारीतसे [दगडांनी, विद्यानी, सदक्यांनी] ६ पाप, ७ मुले, ८ रममाण, ९ ली, ९० जमीनजुमला, ११ साठा कल्ल ठेवणें (संसारी वस्तूंचा) १६ विरंतर, १६ प्रेमानें, १४ निराळें.



#### अध्यात्मिक निरीक्षण

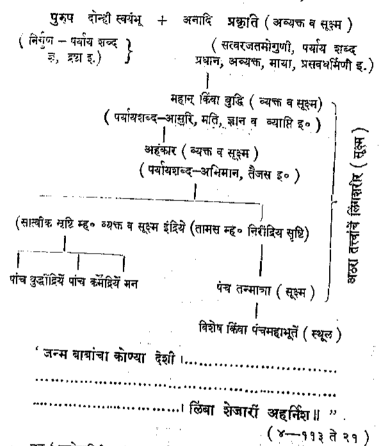
#### अध्याय ४ था.

. छेलक-— ममनसंदर.

"—हे श्रीसाईनाथ । तरुण सोळा वर्षांचे वयांत निवातळी शिरडी गांवांत । प्रथम भक्तार्थ प्रगटले॥ "

साध्य- परमात्मा, साधन-विचार विवेकयुक्तबुद्धी व साधव-मन यांच निरीक्षण गताध्यायी झालें. पण ही तिन्हीं सूक्ष्म-भावनामय आहेत. कशाचा तरी आधार वेतल्याशिवाय त्यांना स्थूल स्वरूप प्राप्त होत नाहीं. स्थूल स्वरूप करें प्राप्त होतें साचा बोध खाली दिखेल्या ब्रह्मंडाइया वंशवृक्षावरून होई ल.

### ब्रह्मांडाचा वंशवृक्ष (गीतारहस्य प्र. ८)



मूळ ' एकमेवादितीयम् ' अशा अहैत ब्रह्मापासून हैत कसें उत्पन्न झालें हें कांहीं केम्पास सांगतां येत नाहीं. तें आत्मज्ञानानें समजलें तरी शब्दातींत आहे. मुक्याला साम्बर दिली तर त्याला तिची गोडी अनुभवतां येते पण सांगता, मात्र येत नाहीं. तमेंच येथे ' जानें त्याच्या वैशा । तेव्हां कळे ॥ ' क्षेणतीहीं नामहपात्मक वस्तु अगर गोष्ट झाली तरी ती मायांकित आहे. मायातीत नाहीं ! कारण नाम आणि ह्य इ शब्द सुद्धां मायिकच आहेत. म्हणूनच मायेला ' अनादि ' म्हणणण्याचा प्रधात आहे. जें मायातीत आहे, तें मायिक परिभाषेत करें वर्णन करतां येणार है कितीही

खोळ शिरलें तरी 'नेति—नेति ' म्हणून हात टेकल्याखेरीज गत्यंतर नाहीं. 'अखेर काया वाचा मनें। ठरली नमनेंच साधनें॥ ''४-२०तें केवळ स्वानुभवपूर्ण ज्ञानानेंच सांगता येईल.

#### 'दरबारचा बाह्य थाट । गोष्टी सांगें तीनशें साठ ॥ ऐसा जरी नित्याचा थाट । मौनाची गांठ सोडीना ॥ "

४-५३

—कारण ही 'मौनाची गांठ' ज्याची त्यानेंच अनुभवायची असते. तरी पण तसा अनुभव येईपर्यंत आपण मायांकितांनी मायिक शब्दांतच स्थूल्मानोंनं त्याचें स्वरूप समजावृत्त वेतले पाहिजे. 'आधीं बहा जाणांवं। मग स्वयमेव बहा व्हांवं।।'' या ब्रह्मस्थितीचा अनुभव घेत असतां जरि तिचें वर्णन करतां येत नाहीं, तरी मागाहृत तिचें स्मरण होजें शकते व स्थूलमानोंने रूपकात्मक वर्णन करतां येते. शास्त्रं अशींच लिहीलीं गेली आहेत आणि म्हणूनच आपणांस अशा गोष्टीत स्वतःच्या तर्कबुद्धीवर विसंवृत न रहातां स्वात्मानुभवी अशा शास्त्रकारांचाच आधार प्रमाण मानला पाहिजे. त्याशिवाय अन्य गति नाहीं. 'तस्मात् शास्त्रं प्रमाणं ते कार्ये कार्यव्यवस्थिती ॥'' (भ० गी० १६०२४)

' शिरडीची एक वृद्ध बाई । नानाचापदाराची आई ॥ कथिती झाली परम नवलाई । बाबासाई चरिताचि ॥ "

8.995

अध्यात्मदृष्ट्या ही दृद्ध बाई म्हणजेज ज्ञानतपोदृद्ध अशी शास्त्रं. आतां परब्रह्म साईविषयी ही शास्त्रं काय सांगतात तें पाहुं:—

> 'म्हणे आरंभी हें पोर | गोरे गोमटें अतिबुंदर || निवातकी आसनस्थिर | प्रथम दूग्गोचर जाहरूं ||

> > 8.990

#### ' तरुण सोळा वर्षाचे बयात ।--- ४.११

अठरा तत्त्वांचा लिंगदेह होतो हैं वरील ब्रह्मांडाच्या वंशवृक्षावरून दिसून येईल. त्यांतील मन, बुद्धी व अहंकार हीं कित्येंकांच्या मतें एकाच चित्ताच्या निरनिराल्या स्वभावावस्था आहेत....हें ब्राह्म धरलें म्हणजे पंचज्ञानेंद्रियें, पंचक्मेंद्रियें, पंचतन्मात्रा व एक चित्त अशा सोळा तत्त्वांचा लिंगदेह बनतों. जीवात्म्याला बंधनांत टेबणारे आर्थ जनसमृत्युने फेरे देणारे हैंन प्रथम ग्रारीर होय व सीळाव्या वर्षीन प्रकट होण्यांत बाबोनी हैंन दाखदून दिलें आहे. हा लिंगदेहचारी जीवातमा प्रथम कोठें प्रकटला ? तर—

निवातकी शिरडी गावांत !" ४-१११ म्हणजे ब्रह्माडांच्या वंशवक्षाच्या सुझाशां वध्य हुई सालें तेथेंच. स्मावेकी त्याचें स्वरूप काय ? तर 'निवातकी आपनी स्थिर। ४-११७ ज्यावेकी जीवारम्याला स्वस्वरूपाची जाणीव (आसनी स्थिर) होती. तो विषयाश्रीन वनला नव्हता. त्यासुकें त्याला नामरूपादिक मायिक गोष्टीची चाड नहन्ती: 'दिवसा नव्हें कांगाची संगती। रात्रीत नाहीं कोणाची सीती॥' ४-१३९ तो स्वतंत्र होता: परतंत्र नव्हता! तो लिंगदेहाच्या आधाराला—लिंबा के जारी—असला तरी 'शेजारी' होता: विषयांपासून अलिस होता: विषय लेपट नव्हता: 'नाहीं कोगाचें घरी ना दारीं। लिंबा रोजारी अहनिंश ॥' ४-१२१

शिर्द्धाः न्यवहारात आपण झाडाच्या शेंड्याळा 'शिखर' म्हणतो. पण तत्त्वतः मूळ हेंच शिखर उरते कारण मृळतत्त्व मृळात असते; शेंड्यांत नसते. मूळ मेंलें की शेंडां मातो महगडे शेंडा मुळावर जगतो; मूळ शेंड्यावर जगत नाहीं: म्हणून मूळ हेंच तत्वतः शिखर उरतें: शिवाय गीतेंत ह्या ब्रह्मश्चार्च 'ऊर्ष्वमूलमधः शाखम् ।' (भ० गी० १५-२) अतेंच वर्णन केलें आहे व त्यां अनुस्वत्वही मूळ वर अताख शिजर उरते 'शिग्डो' हा शब्द त्याचाच द्योतक आहे: त्याचा 'शिर' + 'डी' हा असा विश्वह पाडतां येईलः 'शिर' याने वरिल 'ऊर्ष्वमूलं'-परब्रह्म-व्यतीत होते व 'डी' में त्याचा 'प्रतीक '-माव ( Diminutive ) व्यक्त होतोः म्हणूचे 'शिर्द्धा' याचा अध्यात्मिक अर्थ 'परब्रह्माचें प्रतीक ' म्हणूजेच शुद्ध चित इ० पूर्णस्वक्त्याचें स्थान असा होतो व म्हणूवच शिर्द्धात साईपरमात्म्याची वस्ती नित्य असे !

साई:-हा शब्दही असान सांकेतिक आहे:

स + आई असा ल्याचा वित्रह पडतो

[9] स = युक्त + आई = माया = मायाह्यधारी किंवा

[२] स = सोऽहं इंसः मधील 'स'=निर्गुण परमात्मा

आई=सगुण साया

संगुण मायायुक्त निर्गुण परमात्मा

निर्मुण परमात्म्याचें समुण प्रतीक

निवतरू : ब्रम्हांडाच्या वंशवृक्षाचें वर्णन वर आलेच आहे. तेव्हां एका अर्थी निवतरु हा त्यांचेच योतक आहे पण,

जैसा अश्वत्थ वा औदुंबर | तैसाच वाबांस निवतस्वर || प्रीति फार त्या निवाबर | अति आदर तयाचा || ४-२३६ एवटं महत्व वावांनी निवतस्त्राच को दिलें ?

आपण साधक आहोंत आपणांस मोश्र तर हवा आहे. पण मायापाशही तुटत नाहीं. तो तुटणार कसा १ तर वैराग्यानें निवतर हा वैराग्याचा योतक आहे! संसार कसा आहे ! तर बाह्याकर्षक आहे. निंबाचें झाड असेंच मोहक दिसतें ! पण चाखून पहातां नसानसांतून त्याच्यांत कडूच भरतेलें असतें. संसार-ऐहिक सौख्य-हें साधकाला असेंच आहे, म्हणून जसें निवादया झाडाकडे पाहिलें की मन आकर्षलें जातें, पण लगेच त्यांतील अन्याहत कद्भणा मनाला मागें ओढतो, तसेच वर्तन या मायिक सौख्याच्या बाबत साधकानें ठेवावें. ' माझें माझे ' करून त्यांत लंपट होऊं नये तर दोषदृष्टि ठेऊन व्यापासून अकित रहाण्याचा प्रयत्न केला पाहिजे. हें मायिक सौच्य आकर्षक असलें तरी परिणामी तें साथकाला घातुक आहे-कटु आहे, कारण तें कांहीं मोश देत नाहीं. म्हणून ऐडिक बाबतीत साधकानें दोषद्धि ठेवावी व " माझें माझे म्हणून के भोहक भासतें तें सर्व फोल-नक्षर-आहे, माङ्या अंतिम ध्येयाला-मोक्षाला-ते घातुक आहे, माझे 'ते 'मी 'नब्हे, व 'मी 'वेगळाच अलित असून ह्या 'माझे 'मुळेंच लटक्या वंधनांत पड़लों " अशी भावना दढ कराबी, हेंच बैराग्य व निवलकला महत्व देऊन बादांनी हाच आदरी आपल्यापुढें ठेविला आहे. ततेच योगी लोक निवाचा पाला खाऊन योग-साधन करतात. खाधमाणें संसाराची कटुफर्के प्रत्ययास आखी की 'निर्वाणीचा एक पांडुरंग । ' हें पटून मनुष्य आत्मोन्मुख होऊन मोशाच्या मार्गाळा ळागता. ह्याचे योत-कहि निवतर असु राकेल. म्हणजे निवतरला मह व देण्यांत श्रीवावांनी सविवरणज्ञान ( ब्रम्हांडाचा वेशवृक्ष ) व वैराग्य यांचा आपणांस बोध करून दिला.

सविकल्पज्ञान ( परेश्वि ज्ञान ) व वैराग्य ह्यांचा नुसता बोध झाल्याने कांही मोक्ष मिळत नाहीं. परोक्ष ज्ञानाने फार तर आपण ' युस्तकी मुक्त ' होऊं; पण

> झाळासी पंडित पुराण सांगसी । परी तूं नेणसी भी हैं कोणी ॥ (गाथा २५९९)

तरोंच वैराग्यानें आपण डोक्यांत राख घाळून संन्यासी वर्तु ! (किंवा उन्मत्त व स्वैर ' चार्वाक ' होऊं, ) पण नुसरमा दोन्हीनी मोक्ष मिळत नाहीः '' पूर्ण आत्मज्ञान जेव्हां व जेथें होईल त्या क्षणींच व त्या स्थळींच मोक्ष ठेवलेला असतो. कारण आतम्याचीन मूळ ग्रुदावस्था आहे. निराळी स्वतंत्र वस्तु किंवा स्थळ सन्हे. ( गीता-रहस्य प्र. ९ )

ं मोक्षस्य नहि बासोऽस्ति न ग्रामांतरमेव वा । अज्ञानहृद्य ग्रंथिनाशो मोक्ष इति स्मृत: ॥

शिवगीता १३,

असा मोक्ष मिळविला तरच आयण मुक्त होऊं. त्याकारितां प्रयत्न हा केलाच पाहिजे. 'करील त्याचे सर्व आहे, 'तो कसा करावयाचा ? तर—

ंगुरुवार आणि शुक्रवारीं । सूर्यास्ति सारवानियांवरी ॥ **ऊद जाळील जो क्षणभरी। देईल श्रीहरि सुखतया** ॥ '' 'श्रीहरी'ने सुख-मोक्ष-देण्यासाठी किती गोष्टीची आवश्यकता आहे १ तर

१ गुस्वार

२ ग्रुक्बार

३ सूर्यास्त

🖎 सारवूनीयावरी ( निबाच्या पारावर )

🖣 अद जाळील अणमरी

आतां या प्रत्येकाचे संक्षेपाने विवरण करून काय केलें असतां मोक्ष तें पाहूं !

कराया महादु:खाचें निरसन । आहे एकाचि उपाय जाणा ॥ साधीं वैराग्ययुक्त भजन । भगवंताचें ॥

श्रीमाधवनाथ दीपप्रकाश २१, ८६

<sup>१</sup> गुरुवारः ' तुज आकळाया । भाक्ति वसण असे राया ॥ <sup>३</sup>

श्री. भा. दीप प्र. ३२, ७

' युह ' हा शब्द ' भाक्ति 'या निदर्शक आहे.

'' ईश्वर तोची गुरुवर । अविद्या 'गु' कार । तनाशक 'रु'कार । म्हणूनि ईश्वर गुरुचि ॥

श्रीदत्त महातम्य ३७, १०

आणि

" सा ( भक्तिः ) परानुरक्तिरीश्वरं ? " शां. स्. २-ईश्वराचें ठिकाणी पर म्हणजे निरंतिशय, निहेंतुक. जें प्रेम त्यास ' भाक्ति ' म्हणतात " व " श्रद्धे खेरीज हानाची पूर्तता किंवा फलदुपताही होत नाहीं. " ( गीतारहस्य प्र. १३ )

२ शुक्रावर: 'शुक्र' म्हणजे 'तेज' किया 'वीर्य' असे तेज कशानें प्राप्त होतें! तर यमनियमानें म्हणजे 'शुक्रवार 'हा यमनियमांचा निदर्शक आहे. ( येथें ' गुरुवार' ' आणि शुक्रवारीं ' म्हटलें आहे. गुरुवार अथवा शुक्रवारीं म्हटलेंलें नाहीं हैं लक्षांत वेतलें पाहिजे.)

'यमनियमांचा आवार । सर्व िक्रयेसीं आहे साचार ।। तयांचा करावा स्वीकार । निश्चयानें ॥ ' जेथे यमनियमांचें साधन नाहीं । तेथें िक्रयेसि फळाहि नाहीं ।। पाया बांचुनी गृह कदाही । जेविं बांधु नये ।। ' यमनियमांचें घेऊनि आद्यन । करावें नित्य स्ववर्माचरण ।। मग इंद्रियांसहित मनपवन । आकळितां येई ।।

थी. मा. दि. प्र. २१, ८७ ते ८९

३ सूर्यास्तः—' यानिशाः सर्व भूतानां तस्यां जागतिं संयमी ॥ ' स० भी०२~६९

" अल्ला नामाची जया भुद्रा जग जागता जया ये निद्रा॥ जागे जगास लागता तंद्रा। शांत समुद्रा सम उद्दर॥ ४-५०

साधकास हा सूर्य म्हणजे 'मायावैभव' व त्या सूर्याचा अस्त म्हणजे मायिक गोष्टीला मन विश्णे अर्थात वैराज्य ! म्हणून 'सूर्यास्ती याने वैराज्य दाख-विकें आहे.

४ 'सारवृतीयांवरी '—आपण सारवृत्तव जागा शुद्ध करतो. तेण्हां 'सारवणें ' म्हणजे 'शुद्ध करणें '. आस्मशुद्धि केव्हां होतें तर ' पश्चात्ताप ' होतो तेव्हां. म्हणून 'सारवृतीयांवरी ' यार्ने 'पश्चात्तापपूर्वक शुद्धता ' निदर्शिजी आहे.

५ 'जद जाळणें '= 'जद 'हा 'अहंकाराचा चोतक आहे अर्थात् 'जद जाळणें 'म्हणजे 'निरहंकार 'होणे. या सर्व गोर्टी कोठें करावयाच्या ? तर विवाच्या पारावर मुळाशीं ' म्हणजें आपण हें कशाविरतां करती हैं समजून घेऊनः परोक्षज्ञान कहन घेऊन नंतरच क्ष केल्या तर त्या परिणामी होतील. एरव्हीं त्या परिणामी झाल्या तरी आपणास कळ णार कशा ? म्हणून येथे ' निवाच्या पारानें ' ' सविकल्प ' उद्दिष्ट आहे. तेव्हां सिक कल्प ज्ञानयुक्त या पांचिश्च गोष्टी आपण एकसमयावच्छेदें कहं तेव्हांच ' देईल श्रीहर छख ' आपणां! ' आपण मुक्त होऊं यांतील कोणतीही एकच गोष्ट कहं भागावयांचें नाहीं.

'श्रद्धेसेरीज ज्ञानाची (सिनकत्य) पूर्तता किंवा फलद्रुपताही होत नाही.' यम नियम (नियमित वेळी नियमित गोष्ट करणें ) करून मन स्थिर झाल्याखेरीज भिष्म सुदृढ व्हावयाची नाहीं. वैराग्य (मायेचा फोलपणा) उमजल्याखेरीज मन आत्मोनमुख व्हावयाचें नाहीं. झाल्याखेरीज वैराग्य पूर्णत्वानें बाफणार नाहीं. अहंकाराचें समूळ खंडन झाल्याखेरीज खरा पत्याताप होषें नाहीं. भाषि—दास्य—केल्याखेरीज अहंकार नष्ट होणार नाहीं आणि सविकल्प झानखेरीज भक्तिचें सर्म—अतीम ध्येय कळणार नाहीं. महणजे "कोण म्हणतें टक्का चेतला " याप्रमाणें गार्ड मूळपदावर आलें व ते थांचवावयाचा एकच उपाय म्हणके या सर्व गोष्टी एकत्वानें करणें.

'मनुष्याचें या जगांतील परम साध्य जी ब्राह्मी स्थिती किंवा सिद्धावस्या ती प्राप्त होण्यास ब्रह्म निर्मुण आहे, असे कोर्स्ड ज्ञान होऊन सागत नाहीं. दीर्घ अभ्यासानें व निरय संवयीनें हैं ज्ञान हृदयांत आणि देहेंद्रियांत मिनून जाऊन आचारहारा ब्रह्मास्मैन्य बुद्धि हा देहस्वमाव बनला पाहिजे व तसे होण्यास परमेश्वर-स्वरूपाचें प्रेमानें आकलन करून मन तदाकार करणें हाच काय तो एक मार्ग आहे. यासच उपासना हिंवा मिक म्हणतात '

ंगीतारहस्य प्र० १३

आणि अशी भिक्त झाठी तरच 'देईल श्रीहरि सुख तया । "

योगिनामपि सर्वेषां मद्गतेनां तरात्मना । श्रद्धाववान्मजते यो मां स मे युक्ततमो मतः ॥

म. गी. ६६७

'कोणा सभाग्याचें पोर । कोठून आलें इथवर '

Y. 984

वर आपण शास्त्रप्रमाण मानलें. क्षास्त्र शास्त्र काम शिकवितें १ तर ' व्यतिरेक' आणि 'अन्वय' अध्यातमात. आधी ब्रह्म जाणावें । 'हा व्यतिरेक व 'मग स्यय-मित्र ब्रह्मवें । हा अन्वय. व्यतिरेक म्हणजे छाननी. (analysis.): मूळ शां भून काढावें: परब्रह्माचें मूळ करें शोधून काढावयाचें १ तर मायाजाल तोडून ! 'देद म्हणे जा कुदळी आणा। दावितो ल्या जागी खणा।। ४.२१६

भायाजाल व्यतिरेकानें तुउतें; 'मी 'कोण याचा शोध लागतो. व ज्या गोधीना आपण 'मार्झे 'म्हणतो त्या कांही 'मी 'नव्हत हैं कळतें. असा रीतीनें 'मारितों कुदळीबर कुदळी। विटा ते स्थळी आहळत्या ॥ " ४.१२७ ह्या कुदळी—व्यतिरेक—कोठें मारावयाच्या तर 'तेथेंच त्या गांव कुसाजवळी। त्याच निववृक्षाचे तळीं ॥ ४.९२७

ना गांव कोणता ! तर 'शिरडों'-परबद्ध ! त्याची सीमा-कूस-कोणती ! तर जेथून सायद्वित सुरूं होते तें ठिकाण ! व निवद्यक्षाचा तळ म्हणजे ही ब्रह्मांडाच्या वंश-बृक्षाचे मूळ-माया. तेथे कुदळी मारावयाच्या ! म्हणजे व्यतिरेकाने सविकत्य ज्ञानाने -कारोचें मूळ खंडावयाचे व परब्रह्मची कृस-अज्ञान फोडून आपली बाट मोकळी क्रकन ध्यावयाची! ती मोकळी कशी होते? प्रथम मायापटल आपल्या दर्शीवर क्क्सते. त्यामुळें 'देह दि दश्य सारे हें माया वैभव 'च आपणांस सत्य भासते. पुढें क्तेणत्या ना कोणत्या कारणाने आवण मोक्षाच्या मार्गाला लागतो, व परमेश्वरी सूचा-प्रमाणें आपल्यास पुखादा मार्ग मिळतो. मार्ग भिन्न भासले तरी अंतीम ध्येय एकच असंतें व 'व्यतिरेक हा करावा लागतीच! व्यतिरेकार्ने ' माझें माझें करीत माझे घर, माझें दार, माझा देह, इ. सर्व सुटलें की 'नेति नेति 'करीत 'कांहीच नाहीं ' अशी 'शून्य भावना ' होते. हें 'शून्य पटल 'म्हणजेच निटांचा थर व जाखाची तळी व येथेंच बहुशः पुष्कळसे तार्किक खचतात व दिशाभूल होऊन ते चार्चक-मतीय नास्तिक बनतात. जात्याच्या तळीने ह्या शून्यपटलाचे अभेद्रव दाखावेलें आहे. साधकाची दीच परीक्षेची बेळ आहे व जो साधक धडाक्याने ही शुन्य पटलाची जारयाची तळी दूर सारती तोच सिद्ध बनतो. तो ती दूर कशी सारतो? तर ह्या शून्य-पटलाने खऱ्या साधकाचे कांही समाधान होत नाहीं कारण 'कांहीं नाहीं 'हें जरी क्यातिरेकानें सिद्ध भारयासारखें भासलें तरी 'भी आहे 'व 'कांही नाहीं ' असे म्हण-णारा कोणीतरी आहेच ही मावना कांही रयाला सोडीत नाहीं, व ह्याच भावनेला धरून दो आणसी शोधं लागतो ' पुरा होता विटांचा थर । जात्याची तळी सारितां हुरू ॥ ' तो त्या श्रम्य पटलाच्या पत्नीकडे पाहूं स्नगतो व मग 'मी ' व कांहीं नाहीं क्ष्में म्हणणारा 'तो'हे एकच आहोंत 'सोड ऽ'हं अशी त्याला धारणा होते.

'तेथें धारणाद्ती भेटली । ती नेई ध्यान बंधू जवळी ॥ तो दाखिन समाधिरुप खोली । त्यांत नसती राजेंद्र ॥ '

श्री मा. ही. प्र. ६.२४

ह्या स्थितीस तो पोहोंचला की 'हष्टीस पडलें एक भूयार। '४.१२८: हीच समाधिस स्प खोली! त्यांत राजेंद्र कीण दिसले? तर 'हंसः' (अहं × सः). आपलेंच्यांत राजेंद्र कीण दिसले? तर 'हंसः' (अहं × सः). आपलेंच्यांत तो खान करीत होता. 'सोऽ हं 'आणि आतां प्रत्यथास आला 'हंसः! म्हणजे त्याला स्वात्मज्ञान होतें व 'भीच भी सर्वत्र आहे! 'ज्ञानामृतं समर्स गगनोप्रमोहम्।' (अवधुत गाँता ३.३] हे अनुभवास येऊन त्याला सबाह्य अंतरी एकमेवाद्वितीयम् सिच्चदानंदस्वरूपय प्रत्यथास येतें! समया जळित चार तैं! ४. १२८ व तो सलेकता, सरुपता, समीपता व सायुज्यता ह्या चारीही मुक्ति लाधतो व मर्ग 'चुने' यच्ची तें तळघर।'४.१२८ स्वरुपानुसधानं—'अतिपिनित्र हें माझें वतन में ४.१३१ हे जाणून 'आहे तैसेच' जतन करतो. (स्वरुपानुसंधान अखंड राखतो. व ज्या साथनानी त्यानें तें मिळिविलें तीच म्हणजे चा समया [वेद—सिकरूप ज्ञान व गोमुखी, पाट माळ— यम नियमयुक्त भिक्तिं। घऊन आपलें प्रारुच्ध संपिवतो, म्हणजे तो जीवन्मुक्त होऊन परा—भक्ति करतो.

सिद्ध कोटींत जरी जनन । साधका ऐसे तयाचें वर्तन । वृत्ति निराभिमान अतिलीन । राखी मन सकळांचें ॥ "

8.45

### 'म्हणे हें माझ्या गुरुचें स्थान। ४-१३१

भित्तीसाठी जेव्हां द्वैताचा स्वीकार करण्यांत येतो तेव्हां जीवात्म्याची प्रमृति स्वातंत्र्य (जीवात्म्याची मायेच्या कोंडीतून सुटण्याची व तदनुस्य देहेंदियाकडून मोक्षानुकूल कर्मे करिवण्याची इच्छा ] त्याचे स्वतःचे नस्न परमेश्वराकडून प्राप्त होते असतें असे सांगण्यांत येतें. [गीतारहस्य प्र०१०]

भक्ति कोणत्याही दर्जाची असो; 'भक्ति' म्हटली म्हणजे तेथें देश किंता गुर आणि भक्त हे दैत आलें, व त्यांत केव्हांहीं भक्त चांगले मोक्षसुद्धां—तेवढें देवा हचे अशीच मावना करणार ! श्रीवाबांना भक्तिमार्गच प्रिय होता व त्यांतही 'गुरु-गण सांपडेना सोय देंच त्यांना विशेषत्वें दाखवावयाचें होतें. भगवंतांनी गीतेंत,

' तिद्धिद्धि प्राणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया । उपदेक्ष्यांन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदार्शनः ॥ ४.३४

केंवा श्रीगणेशगीतेंत अ०३ मध्यें,

"नाना संगाउजनः कुर्वन्नैकं साधुसमागमम्। करोति तेन संसारे बंधनं समुयैति सः॥ ४१ सत्संगाम्दुण संमूति रुपदां रुय एवच। स्विहतं प्राप्यते सर्वेरिहरूकोकं पस्त्र च॥ ४२॥ इत्रस्कुरुमं राजन् सत्संगोऽतीव दुर्लभः। यज्ज्ञास्वा न पुनर्वन्यमेति ज्ञेयं ततस्ततः॥ ४३ "

**कें**बा श्रीगुरुचरित्रांत,

#### 'गुरु भक्ति कैसी अग्रगण्य।'

इत्यादि जो संतमहिमा वर्णिला आहि तोच बाबांना विशद करावयाचा होता । साधकांनींही तीच वृत्ति ठेवावी म्हणून येथे त्यांनी हैं माझ्या गुरुचें स्थान । ' असें हणून 'आधीं केलें, मग सांगितलें 'असा आदर्श आपल्यापुढें ठेविला व 'आहे सैच करा है जतन । माना महचन एवढें ॥ '४.९३१

अशी कळकळीची विनंती सर्व भक्तांस केली आहे; व त्याचा मतितार्थ हाच की,

" गुरुभक्ति करून स्वात्मज्ञान मिळवा ! "

'भक्त भावार्थी पाहिजे।' ४.८४

' भिनतेश्ववादरश्चात्र कारणं परमं मतम् ॥ "

ग० गी० ९.७

" कांहीं न करी सद्गुरु | केवळ भावाचा आवारू | भाव नसतां प्रत्यक्ष ईश्वरू | कांहिं न देई ||

'' ठेवितां गुरुवरि एकनिष्ठता । तीच सुफल्डदायी होते तत्त्वतां ॥

सहगुरु केवळ मार्ग दाखविता | कार्य कर्ता तृचि ||
" भावना सर्वीत प्रधान | भावनेनेच नारायण |
भावनेने कळा संपन्न | होई साधक || "

श्री. मा. दी. प्र. ३२ ५४।६

व हैंच श्रीबार्धानी.

ं हो हो प्रगढेल विद्वल सूर्ति । भक्त भावायी पाहिजेत '' ४. १४

व

' विद्वल काय एकांतींचा उठून । येणार आहे दुसरा कोठून । मक्त प्रेमें उस्कटून । एथेंहीं प्रगटून राहील ॥ ''

¥. 95

यांत प्रतिपादिलें आहे व होतां सप्तथाची समाप्ति । झाली स्हणिति दासगण् प्रति । शिरडीस विट्ठल दर्शन प्राप्ति । ही घ्या प्रचिती वार्बाची ॥ " ८. १ व्या प्रति । त्रांची भक्तप्रेम उत्कट्टन आले स्हणून-इतरांना नव्हें-विट्ठलदर्शन झालें.

#### गौळीबोवांची

' फुकाचा काय होईल देव । हाच तो प्रत्यक्ष पंढरीराव । जग वेडे रे वेडे, हा दृढभाव । ठेवूनि देव लक्षावा ॥ "

٧. **१**٥

ही उक्तिही याच अथीला अनुलक्ष्म आहे.

" घोत्रें नेसून रेशमकानीं । होतील काय संत कोणी । करुं लागती हाडांचे मणी । रक्ताचे पाणी निजक्षें ।

**8.** 68

कोणत्याहि श्रेषांत तरवप्रतिपादनार्थ अशा व्यगोत्ति येगे अपिरहार्य असते. लेखकाची दृष्टि कितीही मिर्मळ असली तरी व्यय दृषित असतेच असते. पण वाचकां तरी दृष्टि ठेऊन भागत नाही. त्यानी नेहमी निर्मळ विशुद्ध दृष्टि ठेऊनच श्रेष बाचिष्य पाहिने तरच त्यांना त्यांत अंतः प्रकेश मिळेल व श्रेषाचे स्वारस्य कळेल. आपण वाचक

शाहोत- त्यांत साधक आहोंत; तेव्हां अज्ञा विकल्पकारक ज्या गोष्टी आपल्याला शासतील 'तयांस पहिलें वर्जावें!' ३. ७८ किंवा आपल्या ध्येयानुकूल अशी त्यांची प्रपत्ति लावावी. येथेंच पहा 'योत्रें नेस्न रे रूमकानी' होतील काय संत कोणी ॥' गानें जर कोणी विभूति रेशिम कानीं थोत्रें नेस्न असलीं तर ती संत अस् शकत नाहीं असी अर्था निवतो अर्थात ऑपली शृति अशी एखादी विभूति संत म्हणून गणली जात असेल, तर तिची निंदा करण्याकडे झुकते; व आपण निंदा करतो; पण त्यापासून परिगामी आपलाच तोटा होतो; वरें, पुढील ओळ 'कर्क लागली हाडांचे मणि। रक्ताचे गणी निजकरें ॥'ही श्रीवायांस अनुलक्ष्म प्यावयाची तर तेथें 'प्रचितिवीणें सर्वहीं वर्थ आहे। 'हा विकल्प थेऊ पहातो; कारण वाबा जे प्रगट झाले तेच उन्मनी अव-चेंत झाले; त्यामुळें त्यांनी हाडांचे मणि रक्ताचे पाणी कोठें व कर्से केलें श्राची केवल अनुमानाशिवाय आपणांस कांहींच माहिती नाहीं; आणि वाबांची शिकवण महावी तर—

" स्नाम्या बांध्यावीण विशेषीं | केाणी न येई अपुरुपाशीं | श्वान, शुकर, का माशी | इंडहड कुणाशीं करूं नये ॥"

રૂ. ૮૧

मग एकावा रेशीमकाठीं घोत्रे नेसणाऱ्या संत गणस्या जाणाऱ्या विभूतिची आपण नदा केळी तर ती बाबांस कशी रुचेळ १ व बाबा आपणांस काय अहेर देतींछ १ तर—

> " पहा स्या जिमेळा काय गोडी। जना छोकांची विष्टा चिवडी॥ बंधु स्वजनावर चडफडी। यथेष्ट फेडि निजहौस ॥ बहुत सुकृताचिये जोडी। आछा नर जन्म ऐसा जो दबडी। तथा आत्मन्ना ही शिरडी। सुख परवडी काय दे॥"

> > १९-२०५।६

आणि असे जर आहे. तर प्रस्तुत प्रयांत व इतरिह सर्वमान्य प्रयांत अशा विकल्प-कारक उक्ती कां येतात ? त्याचें उत्तर असें कीं,

" ही ज्ञानी पुरुषांची लक्षणें साधकाला आपलें स्वतःचें परीक्षण करतां यावें म्हणून सांगण्यांत आलेली असतात. साधकानें नेहमीं आतमपरीक्षण करावें. दुसऱ्याचे दोष शोधण्यांत मनुष्य जसा निपुण असतो, तशा नैपुण्यानें आपल्याला स्वाधीत राहित्यावर ज्ञान कर्ते होणार नाहीं ? जर दुसऱ्याची परीक्षा करण्याचे सोडून

पुरुष आपत्या गुणदोषांचा विचार करूं लागेल, तर त्याला सर्व साधनें प्राप्त होऊन तो सिद्ध पुरुष होईल ! म्हणून हीं सांगितलेली ज्ञान्यांची लक्षणें स्वतःच्या परिक्षणाच्या उपयोगी आहेत. दुसऱ्यासाठीं नव्हेंत व दुसऱ्याची परीक्षा करता येण्याला ती तिति कि निश्चयात्मक नसतात." ( श्रीदत्तभागेव संवाद प्र. २१ )

म्हणून आपण साधकांनी,

बालस्य वा विषयभोगरतस्य वापि ।

मूर्वस्य सेवकजनस्य गृहस्थितस्यं ।।

एतग्तुरोः किगपि नेव न चिन्तनीयम् ।

रत्नं कथं त्यजति कोऽप्यगुचौ प्रतिष्ठम् ॥ '

अवधूत गीता २-१

येथे अशी आशंका येईल की जर सिद्धावस्थेत बेधने अस् शकत नाहीत तर साध्य कायस्थेत तरी आपण बंधनें का पाळावीं ? त्याची उपपत्ति अशी लावतां येईल कीं,

(१) साधकाला मायेचा फोलपणा पटला नसत्यमुळे निर्वंध स्थितीत त्याचा कर स्वैराचाराकडे होईल व तो मायावशच अधिक होईलः अर्थात् मोक्षाला दुरावेलः

"ईश्वर करी साहस | वर्मव्यातिकम खास ||
तेजीयस्त्वामुळें नाहीं दोष | अग्नि निर्दोष ज्यापिर ||
"ऐश्वर सामर्थ्य नसोन | मूढ एवढा वेई गुण ||
तो नष्ट होई न लागतां क्षण | कर्म दारुण गति हे ||
" वर्मातीत बागे हर | तो गुण बेती पामर ||
काळकृट जिरवी शंकर | मरे पामर त्या शिवतां ||

श्री दत्तमहातम्य ३~१०१।३

३ साथक महटला की साथक, साधन, व साथ्य ही त्रिपुटी आर्र्शन्य. ज्याल साधन नाही व साध्य नाहीं तो साधकन्य होत नाही. तेव्हां साधकाळा साथन व साध्य हीं सुटतन्य नाहींत. सिद्धावस्थेत ही त्रिपुटी नष्ट पावत असल्याने तेथे साधक नाहीं अर्थात् साथन व साध्य हींहीं निरास पावतात.

४ आजेच आएण साधकच उद्यांचे सिद्ध होणार व सिद्धावस्थेतील आचार-विचार साधकावस्थेतील आचारविचारानुस्य असतात, तेव्हां आज साधकावस्थेत ब्रे साधन भ्रापण करूं, तेंच सिद्धावस्थंत आपलें आचरण होणार आहे. सर्व साधारण जनांची प्रयृति गतानुगतिक असते. तेव्हां जर आज आपण साधकावस्थंत लोकहण्या सुसंगत असे साधन केलें; तर उद्यां सिद्धावस्थंत आपल्याहातून लोकापवादासक आचरण होणार नाहीं व आपण नित्यमुक्त राहून लोकाना आदर्शवत् होऊं. अशीत् उत्तम लोक-संज्ञह साधेल. म्हणूनच सिद्ध लक्षणें जों वर्णितात तीं आपल्या साधकावस्थेत तशी आचरणांत यावीत म्हणून अशी भडक वर्णिलेली असतात व त्याचा सदुपयोग आपण साधकांनींच करून व्यायाचा असतो.

असो. बाबा शिरडीत तर प्रकटले ! कशाकिरतां ? वावाचे अवतार कार्य काय ? तिंच श्रीबाबानी स्वतःच येथें सांगितले आहे:—

हात्या भाइया स्तेद्धाचा सुत । म्हणून यास भी आणिला खेंचित ॥ नाहीं कवीं हा नैवेद्य करीत । उपासी ठेवीत, मजलाही ॥ विक्ठलासही ठेवी उपासी । म्हणून शिरडीस आणिलें यासी ॥ आतां देइन आठवणीसीं । लाविन पूजेसी याजला ॥ "

8-80019

'तो होता दोस्त माझा '४-९९ ह्यांत 'तो ' म्हणजे विट्ठल किंवा निर्मुण परमात्मा हा जीवातम्याचा वापच नाहीं कां ? व 'मो ' म्हणजे वाबा सगुण परमात्मा ! निर्मुण परमात्मा आणि सगुण परमात्मा ( सद्गुरु ) हे एकच पण वाबांनी भक्तिसाठी व्यथ्य द्वैताची माषा वापरली आहे. 'हा त्या स्नेह्याच्या सुत ' म्हणजे 'मायेच्या कोंडींत पडलेला जीवातमा ! 'असें हें स्पक आहे.

परमात्म्याला जीवात्मा मुक्त करण्याची नेहमीं ओर्ड असते. पण जीवात्म्यायर मायेचें आवरण इतकें चनदाट असतें कीं त्याला स्वस्वरूपाचें अभान होते व तो तोंडानें ' माझा 'म्हटत्या जाणाऱ्या देहालाच ' मी ' समजतो व त्याचेच चोचले पुरविण्यात तो गहन जातो. पण परमात्मा त्याला नेहमीं टोंचणी देत असतो कीं,

" ऐका साधक हो बचन । कां छोळतां प्रपंचीं जाण । स्वसुरवाची आठवण । काहीं ठेवा ॥ २३ " नर देहा ऐसी श्रेष्ठ—। योनी नाहीं अन्यत्र । ती ही बालविकां, जीवित । व्यर्थ तुमचें ॥ २४

'' शब्दाशब्दांत राहुन | करून व्याल अकल्याण | सर्व फोल कृती बांचून । समजावें गा ॥ ३३ ॥ " तरि नीति न्यायें वर्तून । करा स्वधर्माचरण । मग पहाल मी कोण । दिव्य नेत्रें ॥ ३४ '' माझ्या स्वरूपाची ओळखण । नाहीं हो तुम्हां अरुपजाण ॥ तुम्हीं ओळखिल्यावांचून । मी अनोळखी ॥ ३५ " तुमच्या पदीं मायेचा कांटा । रुततां मज होई व्याकुळता तुम्हां सर्वां मिळो सायुज्यता । ऐसें वांछी मम मन ॥ ३९ " जों जो तुम्हीं परमार्थ विन्मुख । तों तों होई मज भारि दुःख ॥ रहतो रात्रीं मीं कितीएक । तुम्हां कारणें ॥ ४० " परि तुम्हां त्याची खेती नाहीं । पशुच बनलां हृदयीं ।। रमतां संतत विषयीं । गोमय क्रमिपरि ॥ ४१ '' नेसावध बृत्ति सोडा । चालला आयुष्याचा गाडा ॥ मार्गी टागतां चाटेळ रोकडा | नातरि खळायांत पडेळ || ४२ " आमुचि ही शिकवण । जो कारेछ निष्फळ जाण ।। तरि तो आत्महत्यारा जाण | म्हणति समर्थ ।। " ४३

श्रीमाधवनाधदीपप्रकाश अ. ३४

ही परमातम्याची टोंचणी जीवारम्याला कळली नाहीं म्हणजे परमारम्याची त्याला मुक्त करएयाची भूक तशीच राहाते. 'उपासी ठेवीत मजलाही '। ' 'विञ्रलासाही ठेवी उपारी ॥ ' मजसी ' व ' विठ्ठलासही ' असे म्हणून बावांनी आएण स्वतः विठ्ठलाहुन भिन्न नाहीं हैं दाखबिलें आहे.

ही टोचणी जीबारम्याला कळळी की तो परमारम्याला केंबेटा करती, तो कसा ? तर---

> " अतो भत्त्या मयि मनो निदेहि बुद्धिमेवच । मत्त्या यजस्व मां राजस्ततो मामेवयास्यि ॥

" असमश्रेंऽर्पितुं स्वान्तमेवं मिय नराशिप ! अभ्यासेन च योगेन ततो गन्तुं यतस्वमाम् !! " तत्रापित्वमशक्तश्चेत्कुरु कर्म मन्दर्पणम् ! ममानुमहतश्चेवं परां निवृत्तिमेण्यसि !! " अथैद्प्यनुष्ठातुं न शक्तोऽसि तदा कुरु ! प्रयत्नतः फल्रत्यागं त्रिविधानांहि कर्मणाम् !!"

ग. गी. ९-१०।३

यांत भगवंतानी सांगिनलेखा प्रकारापैकी कोणत्याना कोणस्यायकारे तो आस्म-नेवेदन—नैवेद-करतो ! स्वतःला परमारम्याच्या सर्वस्वी आधीन करतो. अशीत् पृक्त होतो.

तेव्हां माझें अवतारकार्य काय ? तर

#### '' आतां देईन आठवणीसी । लावीन पूजेसी याजला ॥

' या तुम्हां मायामोहित अज्ञ जनांना मुक्तिचा मार्ग दाखवीन. तुम्हीं कोण, करतां आहां काय आणि केल पाहिजे काय ? ' याच्या ' देईन आठवणीसी ! ' आणि ' लाविन केसी ' तुम्हांला राजमार्ग असा भक्तिमार्ग ( प्लेसी ) देऊन आत्मिनवेदन करण्यास असीन. मुक्त करीन! '

अशारितींने भगवंतराव क्षीरसागर यांना निमित्त करून आपले अवतारकार्य काय याची जाणीव श्रीवावांनी आपणां सर्वांनांच करून दिली आहे व ती आपण मनारम पटबून घेऊन आत्मशुद्धि करून घेतली नाहीं तर आपण ' आत्महत्यारा ' ठरूंन पण आपण नुस्त्रशिच्या वनी घोतरे निपजलों म्हणून बाबांनाहीं दुःख होईस्छ !

#### कै. काकासाहेब दीश्रीत

दक्षित आर्थीच पुण्यकीर्ति। मानार्थाची ओतीन मूर्ति॥

8. 380

ह्यांतच श्रीकाकासाहेबांची भूमिका स्वष्ट होते. श्रीबाबांनी सगुण परमारम्याचें— श्वांच — हप धारण केलें. श्राक्तिमार्ग प्रस्थापिला. पण भक्ताखेरीज भक्ति करणार कोण ? श्रभीत ह्याच अध्यायांत भचाचे प्रतीक म्हणून श्रीकाकासाहेब दीशीत उद्ले व प्रस्तुत नेरीक्षणांत मी लांका साधकावस्थेतील निस्सीम भक्ताची भूमिका दिस्सी आहे.

## ' या दर्शना आदिकारण । प्राक्तनीचे पांगुळपण ॥

'काक ' या संकृत ज़ब्दाचा अर्थ—A lame man असा आहे. साधका-वस्थेत भक्त पांगुळा असतो. अशा अपूर्णावस्थेतच ( पांगुळपण ) त्याला देवाच्या दर्शन नाची ओढ लागते. आधीच दीक्षीत साथक, त्यांत' चांदोरकरांची गांठ पडली । साईची कीर्ति कणी आली॥" ४, १५४

श्री. नानासाहेब चांदोरकर म्हणजे मूर्तिमंत 'विवेक '! त्या विवेकानें त्यांना 'साईची कीति—' आरमज्ञानाची महती सांगितली. व आणखी त्यांच्या मनावर काय विवकृत दिलें ? तर:---

# ' म्हणती पहा दर्शन नवाळी । जाईल पांगुळिक तास्काळीं ॥

8, 948

एकदां स्वरूपानंद अनुभवा—दर्शन ध्या. पांगुळीक—अपूर्णत्तव—तात्काळ जाऊन तुम्ही भुक्त व्हाल. ऋरण ' हें आत्मस्वरूप—परमपद—प्राप्त झालें असती पुनः ' म्हणून मेहित व्हावें लागत नाहीं. याच्या अज्ञानाच्या योगानेंच हें जगत् एवडें विस्तृत झालें आहे. " ( श्री. द. भा. सं. प्र. ९ )

हा विवेक झाल्यावर साधक अपूर्णस्व कर्तात आहे याचे आरमनिरीक्षण करते व मग त्याला कळतें कीं, "खरा लंगडेपणा तो मना ॥" ४,१५५ व मग तोच घालाविण्यासाठी तो गुरुदेवाला शरण जातो. प्रापंचिक—ऐहिक—लंगडेपणा तो मानीत नाहीं, 'परी हा पायाचा लंगडेपणा । दक्षितिन मानीत उजेपणा ॥ '' ४, १५५ व बाबांनींही दक्षिीतांच्या पायाचा लंगडेपणा काढला नाहीं तर मनाचाच काढला है गोष्ट लक्षांत घेणें सारखीं आहे. असो.

अशा रितीनें भक्त गुरुदेवांला शरण गेला की गुरुमार्ग दाखवितो:---

- ' विठल पाटिल आला होता ना । मेट झाला ना तयाची ॥
- ' मोठा पळपुट्या बरें तो विष्ठछ। मेख मारूनि करि त्या अढळ॥
- ' दृष्टि चुकवुनी काढील पळ । होतां पळ एक दुर्लक्ष ॥

ज्ञानमार्गात स्वरुपानुसंधान निजानंदानें मिळतें. प्रस्तुत आपण भाकिमार्गाची च्छाननी करीत आहों. व

#### ' व्यक्तस्योपासनात्साध्यं तदेवाव्यक्त भक्तितः

ા માં. ૧, ૬

जे ज्ञानमार्गानें-अन्यक्त उपासनेनें मिळतें तेंच भक्तिमार्गानें-न्व्यक्त उपासनेनें-मिळावें ! मार्ग भिन्न भासलें तरी साध्य एकच आहे. भक्तिमार्गात स्वस्पानुसंधान करें मिळते? तर भाक्तियुक्त अंतःकरणाने आपछी अर्चा चाल् असतां एखादें भनोहर ध्यान मधेंच क्षणभर आपणांस मोहित करतें, आपण आपणांस विसरतो व फक्त एक प्रकारचा अनिर्वाच्य आनंद अनुभवास येतो. हाच निजानंद व हाच विठ्ठल पाटील ! हा विठ्ठल 'पार्टील ' को <sup>?</sup> तर तेंच ध्यान आपली वर्दी **परमा**त्म्याच्या दरवारांत दाखल **करी**तें व आपण अखंड परमानंद अनुभवण्यास लायक होतो. पण हे ध्यान बहुशः क्षणमात्र टिकते 'मोठा पळपुटा वरें तो विठ्ठल ! व पुन्हा आपण आणुं म्हणून तें येत नाहीं. कारण ' तें विचारानें समर्जेल असे नसून विचार चालू नसतानाच तें प्रकाशीत होतें ! " ( श्री. द. भा. सं. ९ ) असें कां व्हार्वे ? तर आपण तें पुनः समोर आणण्याचा विचार व प्रयत्न करणे ह्यांत त्या ध्यानापेक्षां तें ध्यान समोर आणण्याच्या विचाराकडेच आपले ळझ वेधतें अर्थात् ध्यानाकडे दुर्लञ्च होतें. व तें ध्यान तर असे आहे की ' रछी चुक्ख़नि काङ्गिल पळ । होतो पळ एक दुर्लक्ष ॥ म्हणून काय करावयाचे १ तर 'मेख माहनि करी त्या अढळ । अव्याहत तेंच ध्यान समोर राहील असे कोहीतरी केंले पाहिजे ! ती मेख कशी मारावयाची है तर ला ध्यानाळा साबेसें सगुण रूप वा मूर्ति हीचीच आराधना नित्य करावयाची ! म्हणजे काय होईल ! तर तन्मयता झाली तरी तेंच ध्यान दिसेल आणि मृर्तिकडे लक्ष गेलें तरीहि तेंच ध्यान दिसेल अतएव ध्यानाकडे दुर्लक्ष होणार नाहीं ध्यान चळणार नाहीं. 'बिठ्ठल' पळणार नाहीं व आपण अखंड ध्यानानंद अनुसवून जीवन्मुक्त होऊं ! म्हणून सगुण भक्तिच वाबांनी यथे निरुपिली आहे इतकेच नव्हे तर ' सकळा ध्यानी आजी भी मृति । **तियेचिच** संपूर्ण होती प्रतिकृती ॥ ४, ९४ अशी विद्वलाची मूर्ति दक्षितिांना देऊन वार्यांनी खांना समुणोपासना करणेस प्रत्यक्ष लावून आपणां सर्वांस हा घडा दिला आहे !

सगुणोपासनेचे बैशिष्टच काय ? तर्---

' आधीं करावें सगुण ध्यान | सगुणाावीण नोहे निर्गुण ॥ जो निर्गुणीच होई शून्य | ऐसा कवितिच ॥ ३९ ' यासाठीं सगुण ध्यान श्रेष्ठ | हे बदती सर्वसंत ॥ सगुणाचें योगें मुक्त | सर्व झारुं ॥ ४०

- ' निर्गुणाची बाट बिकट | म्हणोनि सगुणांचा पंथ घोपट ॥ दाखावती महंत । थोर थोर ॥ ४३
- ' निरंजन पुरी जावया । भवसरिता भरछी राया ॥ सगुण ध्यानाचा सेतृ तया । उल्लंबी त्वरीत ॥ ४४
- ' यासाठी सगुण पूजन ध्यान । त्वां आधीं करावें हर्षून ॥ **धेशील जरी आहरान । पहशील खळायांत ।। ४५**
- 'सगुण पूजा सर्वे धर्मीत । कोठें पत्मक्ष वा अन्य स्थितींत ॥ सगुणाबीण नोहे प्राप्त । मोक्ष रूक्ष्मी ॥ ४९
- ं म्हणोनि सगुणोपासना । आधीं करीरे नंदना ॥ ही बारासडी जाणा | शून्य प्रंथाची || ५०॥ '

थी. सा. दी. प्र. १४

असी, गुरू-देवाचे प्रतिक श्रीबाबा झाले. साधक भक्ताचे प्रतिक श्री. काकासाहे दक्षित क्षाले! मन देव व भक्त यांना जोडणारा दुवा जी भक्ति तिन्त्रे प्रतिक होणें अपीर् हार्थ आहे<sub>.</sub> व प्रस्तृत अध्यायांतच तें झालें ही आहे. ' चावडी ' हें ' भक्ति'चें प्रतीक श्रीबाबांनी योजिलें आहे. कां व करीं याचें मोपपित्तक विवरण पुढें येईलम्ब. तूर्त त्याना इक्रेल करण्याचे प्रयोजन एवढेच कीं, दक्षीतांनी

' दहा डिसेंबर तो दिन । बाबांचे बेताँल अनुमोद्दन ॥ तोच सुमुह्ती मानून । पायांचधन सारिछे ॥ ४-१६१

ं आणसी या दिवसाची महति। चावडीची जी शेजारती ॥ तीही याच दिवसापासून कारेती । परम भक्ति प्रतियुक्त ॥

8. १६.4

ज्या दिवशी भक्त स्थिर झाला—पाया वंधन सारिलें—रयाच दिवशी भक्तीला— चावडीला—महत्व आहें | ह्यांत श्रीकाकासाहेव व चावडी यांना अनुकर्मे भक्त व भक्ति अशा दिलेल्या भूमिका यथार्थ असल्याचे स्पष्ट होतेंच पण क्षुद्धक असणाऱ्या गोष्टीसुद्धं श्रीबाबांनी किती अर्थपूर्ण केल्या आहेत मार्चे टकप्रसंतर मिळतें !

### '' विश्वल पूजनीं साईचाः आदर॥''

बस्तुतः 'गुरुर्बिक्षा गुरुर्विष्णुः । गुरुर्देवो महेश्वरः ॥ गुरुदेव परंब्रह्म । तस्म श्रीगुरवेनमः ॥ '

अशीच श्रीवाबांची योग्यता असता वाबांना अमुक एक देवाचा अवसार महणणे किया त्यांची कोणा विभृतीशी तुलना करणें हें बाह्यतः त्यांना कमीपणा आणण्यासारखे टिसर्ते सरें ! पण असा परिपाठ पूर्वांपार अव्याहत चालत आलेला आहे व विचारांती न्त्री इष्टम आहे ! मुदली हा मायेचा बाजार भावनामय आहे व त्यांतच आपण येरझारा करीत आहोत. तेव्हां जशी आपली भावना असेल तसा भाव जडेल! म्हणूनच र्कुलांनी साथकांना गुरुनिंदकाच्या वाऱ्यासही उमें राहुं नये-तयास पहिलें वर्जावें १३.७८ द्धा दंडक घातला आहे. प्रत्येक मुलाला लहानपणी आपली आई प्रति देवता भासते. पण व्ययोमानाबरोबर त्याचे कान लांब होऊं लागले की त्याची भावना चळूं लागते व जशा तिस्य पृष्टी मिळेल तशी ती वनतं ! अगावेळी 'तुशी आई प्रति सती पार्वती आहे अन्सें जर त्याच्या मनावर विववले गेलें तर जरी त्याची आई कजाग असली तरी ती च्याला देवताच वाटते व त्याच्या मातृसेवेचे फळ त्याला परमेश्वरच देती; पण तेंच ट्याच्या आईविषयी विपरीत भावना त्याच्या मनांत पेरत्या गेल्या की आई चांगली असली क्तरीसुद्धां त्याला वैरीण भासते ! जिच्या उदरात नक मिहने राहन तिच्या रक्ताशी समरस असूनसुद्धां प्रत्यक्ष जन्मदात्या आईविषयीं केवळ भावनेनुसार अशी दृष्टि बदलूं शकते ' तिथे भक्तिची 'ओली कोरडी भाजी भाकरी 'देऊन केलेल्या गुरुमाउलीविषयी भावना बद्रुणेस काय अवकाश ? तेव्हां अशा स्थितीत गुरुविषयी जेवहे चांगले कळेल तेवहे अापल्याच हिताचे आहे. कारण चांगला किंवा वाईट हा वाथ गुरुला नसतोच ! म्हणून आपत्या हिताकरितां आपली भक्ति गुरुचरणी दढावण्याकरितां जे पूर्वी तावृनतलाखून अवतारी ठरले अशाशीं गुरूल तोव्हन पहाणें इष्टच ठरते. त्याने गुरूल कमीपणा तर येत नाहींच-कारण तो त्याला नसतीच पण उलट आपली भक्ति मात्र दहावते ! म्हणून **गुरु**विषयीची चांगळी तुलना हिताबहच ठरते ! मात्र हे करतांना साधकानें-विशेषत: न्तवशिक्यानें-' तयासी पहिले वर्जावे ! 'हा इंडक निस्य पाळला पाहिजे ! 'निंदकाचे घर असार्वे रोजारी ' हें नवशिक्या करितां नसून वरच्या पायरीवर ज़बलेल्या साधकास आत्मनिरीक्षण करण्याकरितां आहे. गुरुपरीक्षणाकरितां नव्हे !

श्रीकृष्ण स्वतः परमात्मा असतां तोः श्रीविष्णुचा अवतार म्हणून गणला गेला. श्रीपाद श्रीवहभ व श्रीवृसिंह सरस्वती हे स्वयमेव दल असतां श्रीदलाचे अवतार म्हणून विश्यात झाले. तहमच श्रीयावा वेष्णवसांप्रदायी भागवत होते इतकेंच नव्हें तर स्वतः ते श्रीकृष्ण परमात्म्याचाच अवतार होते! झाचें प्रत्यंतर 'सच्चिरितां'तच पदोपदी मिलते. श्रीकृष्णानी गीतित कमयागपर जें तत्त्वज्ञान सांगितले तेंच श्रीवावांनी प्रस्तुत भक्तियोगपर प्रत्यक्ष कृतीने विशद केलें आहे. श्रीकृष्णाचा अवतार श्रीयावा व श्रीगीतेचेंच हपांतर श्रीसाइसच्चिरित को व कसे याचें विवेचन यथासंदर्भ आपण करूंच. तसाच प्रत्यय प्रस्तुत अध्यायांत आल्यामुळें एवढी प्रस्तावना करावी लागली.

' पुंडलीकाच्या मेटी । प्रकटला जगजेटी ॥ ' एवहींच श्रीविट्ठल अवताराची माहिती आपणांत उपलब्ध आहे. श्रीविट्ठलाचा समुणदेहधारी अवतार कोर्ट कसा झाल व त्याने काय कार्य केले याची मुसंगत माहिती निदान माझ्यातरी ऐकण्यानाचण्यात नाहीं. फक्त पंडरीत विट्ठलराया प्रकटल्यापासून सामुदायिक नामभक्तिचा प्रसार झाल एवडेच प्रत्ययास यते. म्हणजे श्रीविट्ठलानें भक्तियोग प्रस्थापिता. श्रीवावांनीही तोच बादविला. दोवेही श्रीकृष्णाचेच अवतार! अतएव श्रीवावा व श्रीविट्ठल एकच होतें, तेव्हां विट्ठल प्जनी साईचा आदर याची उपपत्ति ही अशी लागते व' गौळीवुवांच्या उक्तीतच सांगावयाची म्हणजे,

ं हाच तो मूर्त पंटरीनाथ । अनाथ नाथ दयाळ ॥ ४.७८ एवडंच प्रस्तुत अध्यायांत आपत्यां उद्धारासाठी व सगुणमक्ति—महिमा वाडविष्याः साठीं अनाथ—नाथ—दयाळ असा हा साईपंडरी सगुण हपें प्रकटळा ! परंतु.

'ऐसे असता उगीच मन्मन भटकत हैं फिरतें। आतां विनंती हीच तुलाबा स्थीर करी त्यातें॥ '

४ दासगणूचे यद कडवे १३

॥ इति चतुर्थाध्याय निरक्षिणम् ॥







# माहे नोव्हेंबर सन १९३९

# धर्मकृत्ये

श्री. आलसिंगाचार्य महास यांचेकहून दहा रुपये अन्नदाना प्रीत्यर्थ आले त्याचे मोरगरिवास अन्नदान केलें. तसेच स्वतः थी. आलसिंगाचार्य व थी. एन. हणमंतराव महास शिडी मुकामी आले त्यावेळी श्रीस उभयतानी अभिषेक नैवेदा बाह्मण सुवासिनी भोजन (पन्नासपानास) शिन्याचे भोजन दिले. थी. दादाजी गोपिनाथ जोशी दादर व्यानी श्रीस अभिषेक नैवेदा बाह्मण व गरीबाना अञ्चदान केले हस्ते श्री. नानुपुजारी याजकडून श्रीस श्री. सुंदरराव दि. नवलकर मुंबई यांचे दोन अभिषेक व सव्वाहोराचा **शिराप्रसाद नैवेदा दाखवून सर्वत्र मंडळीना वाटला. श्री. जयराम पांडुरंग वाकर श्रांचे-**कडून श्री. रुक्मिणीवाई वालकृष्ण मालवणकर, कराची, यांचे करितां दोन रुपये तुपाचे दिवा लावणें प्रीत्यर्थ आले. त्याप्रमाणें दिवा लावला. श्री. टी. बराहल महत्य यांच शिराप्रसादाकरितां दोन रुपये आले त्याप्रमाणे शिराप्रसाद करून बाटला. तसेच थी. वसंतराव गोरक्षकर यांचा शिराधसाद दोनदिवस दिपवाळीत करून सर्वीस बाष्ट्रेया, थी. सौ. सिताबाई रामचंद्र खानोलकर मु. अरनाळा यांचा श्रीस एक दुधाचा अभिषेक व एक फुलाचा हार अर्पण केला. थी. रामचंद्र श्रीपाद कुडतरकर मुंबई यांचा श्रीस अभिषेक. श्री. गणपत महादेव नेवगी मुंबई यांचा अभिषक. श्री. प्रभाकर गोविंद प्रधान संबर्ह यांचा श्रीस अभिषेक श्री. बसंतराव वैद्य अंबेरी श्रीस अभिषेक, श्री. वसंतराव गोरक्षकर सांताकक्ष यांचा श्रांस अभिषेक. श्री त्रिविकमदास कापिडया मंबई श्रीस अभिषेक. श्री. चंद्राबाई बोरकर विलेपारलें श्रीस अभिषेक. श्री. जिऊवाई किवे C/o डॉ. गुणे मं. पन्ना श्रीस अभिषेक व हार अर्पण. श्री. पांडुरंग नारायण वैद्य भुसावळ श्रीस अभिषेक. अर्थो. व्ही. व्यक्ट नारायण मदास श्रीस अभिषेक. श्री. टी. ए. पिलाई मदास श्रीस

अभिषेक. थी वि. अ. वैद्य श्रीस अभिषेक. थी. जी. सुब्रहीम कोईमतुर श्रीस अभिषेक. थी. के. एस्. रामस्वामी मदास श्रीस अभिषेक. थी. टी. एस्. थंडापाणी मदास श्रीस अभिषेक. थी. टी. एस्. थंडापाणी मदास श्रीस अभिषेक श्री- टी. सी. कृष्णस्वामी मदास श्रीय अभिषेक. श्री. चंद्रकांत बालकृष्ण माछवणकर कराची श्रीस अभिषेक. श्री. सी. सुशिखावाई गोविंद कृष्णकर्णी टिक श्री. नानासाहेव खारकर ऑ. चिटणीस (श्री. सा. सं.) अणे यांचे प्रकृतीस स्वास्थ्य स्थानेण श्रीसथी श्रीस अकरा अभिषेक केले.

### कार्यक्रमः

दिपवाळी नरकचतुर्दशी मंगलस्मान पहाटे अभिपेक वगेरे रात्री श्री. अभापूजब व दिपोस्सवः

कार्तिका महाएकादशी पंचासत स्नान अभिषेक, कोर्तन व पालखीची मिरवेणुक,

### कीर्तनें

एक अधिन वदा ११ स. दुसरें कार्तिक छ. ११ स. व तिसरें ता. ३०-११-३५ रोजी श्री. रा. व. भाऊसाहेब धुमाळ यांचे आग्रहावरून अश्री संस्थान गवयांची कीर्तिने ज्ञार्थ.

### हवापाणी

उत्तम आहे.

श्री. ना. खारकर, ऑ. विटणीस.

### माहे डिसेंबर सन १९३९

### देणग्या

श्री. माध्य विष्णु सहस्रबुद्धे, इंजीनीयर फलटण ग्रुगर वर्कस यानी श्रीस तांस्डा रेशमी गाळीच्या अर्पण केला.

थी. व्ही. एम. मुदलीयार त्रिचनापछी यानी जांभळ्या रंगाचा रंशमी जरी किहार फुलाची नशी केलेला गलेफ (वायाळ) श्रीस अर्पण केलाब एक जीकचा हार अर्पण केला. श्री. सी. व्यक्टराव नायडू नेल्लेर २।! बार कापड वायाळ अर्पण केले (रंग पिवळा) श्री. व्ही. व्यंकट नारायण, राजिष्टर ऑफिस कमलपुरम, कडप्णा यानी गलेप (ब्हाब्वाळ) रंग हिरवा किनार रंग पित्रळा श्रीस अर्पण केला.

थी. नरसिंह चेटी १०९ वर्दामुर्खपन् जी. टी. मदास यानी जरी काठी बनारसी दुविटा रेशमी श्रीस अर्पण केला.

श्री. यमाजी गंगाराम पाटील, मास्तर, इन्दौर खानी एक सुती गरेफ रंग गुलाबी ≉ीन्स अर्थण केला.

### धर्मकृत्यें

ं श्री. द्वारकानाथ आणि कंपनी ५५ स्ट्रॅंटेन मुठीया मुदाली स्ट्रीट महास यांनी श्रीस लघुद्धाभिषेक केला. श्री. कुपुस्वामी मुदलीयार तहमिलदार इरोड श्रीस अभिषेक वं उहारप्रयेचे गोरगरीबाना अन्नदान केले. श्री. बी. ब्ही. मंजेश्वर सबजज्ज इसलामपूर ≉्रीस अभिषेक केळा. श्री. गणपतराव नारके श्रोफेसर पुणे श्रीस अभिषेक श्रीपुनी पूजा सवादोन रूपये गरीबास बाटले व थी. महाळीबाई व थी. जमालबाई या दोषीना पातळें दिली. श्री. व्ही. एम. मुदलीयार त्रिचनापली यानी श्रीस महानैवेद अभिपेक ट्याङ्क प्रसाद, पांच सवाणीना खण नारळ एकेक रुपाया दक्षणा दिली. श्री. आर. कुळाहरती अय्यर, हेडक्कार्क हिंदु हायस्कूल महास श्रीम अभिपेक श्री. सी. चकवर्ती अयंगार बक्तिक नेलेर मदास श्रीस अभिषेक, श्री, एन, आर, सारंगपाणी मदास श्रीम अभिषेक श्री. एस. वेंकटाचलम् अय्यर श्रीम अभिषेकः श्री. अस्सुग पिरुई मद्रास श्रीरा अभिषेकः श्री. एस. बी. केसवाईआ मदास श्रीग आभिषेक. श्री. एस. माळीर्ी. वकील अनंतापुर श्रीस अभिषेक, श्री, बी. नागपा पोष्टमन अनंतापूर श्रीस अभिषेक, श्री, पी, व्ही, **उज्यम्हणीया मुदर्शयार** श्रीस अभिषेक. श्री, टी. दरशराजुल चेट्टी महास श्रीस अभिषेक. श्री **. आर.** व्ही. नाथन महास श्रीस अभिषेक. श्री. एस. स्वामीनाथन श्रीस अभिषेक. श्री. टी. एस. नागराजराव महास श्रीस अभिषेक. श्री. व्यंकटरामन इरोड श्रीम अभिषेक: के. अर. गुरु मंगळूर श्रीस अभिषेक. श्री. एम. ए. श्रीनिवाससन महास श्रीस अभिषेक. व ब्राह्मण सुवासिनी पूजन. श्री. नागलक्ष्मी त्रिचनापछी श्रीस श्रभिषेक. अति - मिसेस कृष्णाबाई C/o बी. ए. नारायणराव ४ अलन्बी रोड, न्यू दिली यानी ४ अभिषेक केले. श्री. वि. अ. वैद्य अंधेरी श्रीस अभिषेक. श्री. विनायक दाजी मार्चे पुणे श्निस्त आभिषेक, नैवेदा. थी. साठेवंधु बुकसेलर पुणे. श्रीस अभिषेक नैवेदा. श्री. दुर्गावार्ड कात्तकर पुणे श्रीस अभिषेक नैवेदा. श्री. बेणुताई जोशी मास्तरीणबाई अकोला श्रीस । अभिषेक, श्री. रामचंद्र अय्या वकील वेसवाडा (मद्रास) यानी श्रीस ४ अभिषेक केले, श्री. रा. व. भाऊसाहेब धुमाळ नाशीक यांनी श्रीमंदीरांत श्रीसत्यनारायण पूजा कथा व बावाण भाजन मारवाडी पक्षकार यांचे नवसाप्रीत्यर्थ केले. ब्राह्मणास दक्षणा सुवासिनीस लुगेड घोतरपान दिले. ता. २०१२।३९ श्री. नानासाहेब खारकर ऑ. चि. (श्री. सा. वा. सं.) यांनी श्रीस अभिषेक केला. रा. सा. पापप्या चेही मद्रास यांनी श्रीस अभिषेक, व तुलमी विष्णुसहस्त्र नाम अर्चन व लाड़ प्रसाद नैवेच केला.

#### उत्सव

श्री दत्तजमती उत्सव श्री. कै. नवलकर बाड्यांत झाला. श्री निवग्नसाखाळील पाहु कास अभिषेक व जनमेरसव कीर्तन श्री. वापाजी लक्ष्मण कुलकर्णी बानी केले. या उत्स्वास श्री रा. व. भाकराहिब धुमाळ नाशीक है आले होते. दुसरे दिवशी श्रीचे लेखीवारीत भेडारा भोजन गुलकिरा, कही, वरणभातभीजीचे सुमारें तीनचारसें मंडळींना दिले. बा उत्सवाचे कार्य श्री. सगुण मेरू नाईक शिखीं श्रेशील श्रीवाबांचे भक्त यानी स्वतः मेहनतुं वेकन उत्तम प्रकार केले.

### कीतर्ने

कार्तिक वद्य ११ श्रीज्ञानेश्वर महाराज पुण्यातिथी व मार्गशीर्ष छु॥ ११ ती वि कीर्तनें सं. गवर्शाची झाळी.

### नवल विशेष

या महिन्यांत नाताळचे सुट्टीमुळें महासकडील पुष्कळच भक्त मंडळी शि**डीं**स श्रीरे दर्शनास येऊन गेळी.

श्री सार्व्यावांचे मद्रासचे एकनिष्ठ भक्त श्री. श्री. व्ही. नरसिंहस्वामी हे शिर्डीस दोन महिने श्रीचे सेवेशीत्यर्थ येऊन राहिले आहेत.

#### हवापाणी

उत्तम आहे.

श्री. ना. खारकर ऑ चिटणीस.

### श्रीसाईबाबामहाराज

### श्री. रु. दा. बा. चिंचणकर वाचनारुय वृत्त.

# शेरेबुक नक्कल

त्रो. नारके ह्यांचे बरोबर श्रीसाईनाथ महाराजांची समाधी पहाण्याचा सुयोग आला. हे स्थान उत्तम व आत्मचितन व आत्मउद्धार करिण्याकरितां फारच उत्तम आहे. श्रीसाईनाथाचा उपदेशच असा आहे "प्रत्येक मनुष्यांने फलाची अपेक्षा न करितां राहणों हे त्यांचे कर्तव्य आहे. " त्याचा येथें मला अनुसवही आला. येथील व्यवस्था फारच श्रेष्ठ आहे. लोकांची श्रद्धा इतकी आहे कीं, श्रद्धा हीन मनुष्याचे मनांत ती उत्पन्न झाल्याशिवाय राहणार नाही. येथें लहानच पण उपयुक्त अमें वाचनालय पाहिले व त्याची व्यवस्था पाहून फार समाधान झाले व त्यांची उपयुक्तता वाहो अशीच श्रीसाई नाथाजवळ प्रार्थना करितो. ता. ७ माहे नोव्हेंबर सन १९४० इ.

आपला,

लक्ष्मण बालकृष्ण कोल्हटकर, पत्ता:----प्रो. इलेक्ट्रिक डिपार्टमेंट, इंजिनिअरिंग कॉलज, पुणे.



### ---ccco(<u>)</u>()cccc---

- (१) श्री साईवाबा शिरडी संस्थान ही एक बाबांचे मक्तांची हाथदेशिर प्रस्थापित अशा मंडळाच्या पूर्ण अधिकाराखाळी चाळविळेळी तंस्था आहे व तींत बाबांचें तमाम भक्तांस जात, पात, पंथ, धर्म वगैरे होणतेही हरकती विना पूर्ण बाब आहे. करितां संस्थानास भेट देणारे नंडळीनीं व भक्तांनीं संस्थानांत वाबरताना एकमेव बंधुत्वाचे नात्यानें हागळे पाहिजे.
- (२) दर्शनास येणारे भक्तांनी आपछी पूर्ण नांवें वं पर्ते या कामावर असलेले संस्थान नोकरास मेहेरवानी करून द्यावे.
- (३) समाधी मंदिरांत आगर मशिदींत पैसे वाहणे ते त्या त्या ठिकाणीं पेट्या ठेविल्या आहेत त्यांत टाकावे बाहेर टाकूं नये.
- (४) संस्थानास अर्पण करणेंत येणारे जिन्नस व संस्थानचे कंडास जमाकरणे करितां देण्यांत येणाऱ्या रकमा संस्थान कारकुनाचे स्वाधीन करून त्याबावत त्याजपासून पावत्या घेण्याचे जरूर करावें.
- (५) दर्शनास येणारे भक्तांस कांहीं छिखाण करणें इष्ट बाटलेंस संस्थान कारकुनाचे जवळ अशा उपयोगा करितां असलेले पुस्तक माग्रन विकन त्यांत ते जहर करावें.

- (६) दर्शनास येणारे मक्तांस उतरणेची सीय पाहिजे असळेस संस्थान कारकुनाजवळ चौकशी केळी असतां तो त्यांस उतरणेस जागा व स्वयंपाकाची भांडी शक्य ती विनामीबद्द्या देणेची तरतूद करीं हैं जेवणाची वगरे इतर सर्व व्यवस्था ज्याची त्यानेंच केळी पाहिजे. या वावतींत संस्थान कारकुन योग्य ती माहिती देऊन मदत करीळ.
- (७) दर्शनास येणारे भक्तांस संस्थानचे बहिबार्टीतील कोणातेही जागंत एक आठबब्धापेक्षां जास्त सुदत राहतां येणार नाहीं. असे राहणे असलेस संस्थान कारकुन मार्फत चिटणीसांकडे लेखी अर्ज करून परंबान नगी आगाऊ मिळविली पाहिजे.
- (८) संस्थान केवळ धार्मिक संस्था आहे व संस्थानांत कोणा भक्तास कोणतेही धर्मकृत्य अगर उत्सव बँगेरे कार्यक्रम करणे असळेस वरील प्रमाणे आगाऊ परवानगी मिळविळी पाहिजे.
- (९) त्याच प्रमाणें भक्तानां सेवेकरी म्हणून संस्थानांत राहणें असलेस आगाऊ परवानगी वरीलप्रमाणें मिळविली पाहिजे व अशा पर्वानगीचे अजीत आपले मूळ गाव, जातपात व ओळखीचा हवाला वगैरे पष्ट खुलासेवार माहिती दिली पाहिजे.
- (१०) वरील सूचनांचे अमल बजावणीचे बाबतीत संस्थानं कारकुन जवाबदार आहे.

श्री. ना. खारकर,

ऑ. चि.

श्रीसाईवावा शि. संस्थानः



श्रीक्षेत्र शैलधीनिवासी

# श्री महादु फसले यांचा काशीयात्रेचा विलक्षण अनुभव

श्री महादु कान्हु फसले, राहणार शिरडी हे एक मराठी जातीचे वार्बाचे जुने भक्त सून शिरडी संस्थानचे बाबा हयात असत्यापासून एक हळके नोकर आहेत. स्यांचा बांच्या संबंधाचा सुंदर अनुभव खाळी देत आहे. हा अनुभव त्यांची मला स्वमुखानें गितला आहे. त्यांचे बाबांवर निस्सीम प्रेम होतें व अजूनही आहे.

"अजमासें शके १८३९-३२ सालची गोष्ट. या साला मी अत्यंत आजारी पडलों. के पांढरे झाले बेशुद्ध झालों जगण्याची बिलकुल आशा र्राहिली नव्हती. त्या बेलों मी रायण तेल्याचें (म्हणजे श्री द्वारकामाईस लागृत असलेल्या) धरांत राहत होतों. ह्वी म्हातारी निराश होऊन रडत बसली. रात्रीं बाबा माइया धरां आले व तिला एगालें "रडते कशाला? मी त्याचे जबल आहे. तो पहार्टे भाकर मागेल त्याला कर दे म्हणजे झालें." असें सांगृत बाबा निघून गेले. नंतर पहाटे मी शुद्धियर लों व भाकर मागीतली. म्हातारीनें मला भाकर दिली. ती मी खाली व तेव्हांपासून जा बरें वाट्रं लागले व एडें मी लवकरच वरा झालें.

महिना दोन महिन्यानंतर एके दिवशीं मी द्वारकामाईत गेळों. तेव्हां बाबा म्हणाळें आलों काशीस जा. मी म्हटळें बाबा काशीस कसा आऊं ? मजजवळ पैसा नाहीं द भला रस्ताही माहीत नाही. याता चिलीम पीत होते, ते म्हणाले "येथून निधावें ब् पैठणास जांत्रे तेथून जालनास जांवे तेथून श्रालाजीचे देऊळगावांस जांबे देऊळगांवाहुन ॐकारास जांवे. ओंकाराहून अजमीरला जांवें व अजमीराह्म नींसच रस्ता काशीस आहे. आपला अला मालीक आहे."

खंद्या आज्ञेप्रमाणें भी महिन्या दोन महिन्यांनी काशीस जाण्याकरतां निषासं वार्वाच्या पाया पड़लें व काशीयात्रेस जातों असे भी वार्वाना सांगितलें. बार्वाने मला आशीर्वाद देऊन खर्चाकरतां फक्त १० दहा रुपयें दिले. भी वार्याच्या आहें प्रमाणें प्रथम पैठणास गेलें. पार्यी पार्याच गेलें. वाटेनें मराव्यांचे वरीं मला भावां भिले. पैसे भजजबल फारच थोडे असल्यासुले भी प्रवासास किंवा खाण्यास पैसा खर्के करीत नमें. अडचण आली की फक्त वार्वाचे नांव घेई.

पंद्रणाहून पार्यापार्थीच मी जोड पाचों हैं गंवी गेलों. त्या गांवचा नामके पाटील मल रस्त्यांत मारतीच देवळाजवळ मेटला. मी शिरडीहून निचते बळी महा बावांनी त्यांची एक जुनी कफनी विदेली होती. प्रवासांत मी तीच अंगांत चाली. मोही कफनी विदेश पाहून मी कोठून आलों व मला कोणीकडे जावयाचे आह वगेरे चौकती नामदेव पाटलानें मजजवळ केली. मी शिरडीस साईबावा जवळ असतो व त्यांचे आहे वहन काशीयात्रेस जात आहे असे मी नामदेव पाटलास सांगितले. त्यांने मला आप घरी नेलें. ४-५ दिवस राहून बेतले. मी त्याला वायांच्या गोष्टी सांगतसे. नंतर त्यांचे मला आपल्या घरचा तांगा देऊन जालन्यापर्यंत पोंचवृत दिले.

जालन्यापासून बालाजीचे देउळगांवीं मी गेलीं. पार्यापायीच गेलीं. शिरहीं हून निधने वेळी बाबा मला म्हणाले देउळगांवी आपला (बाबांचा) भाऊ आहे. में तेथें गेल्यावर मला सैंटपुरूप श्री रंगनाथ महाराज यांचें दर्शन झालें. ते म्हणालें हैं मोज्याच्या घरचा आहेस. माझें कसलें दर्शन घेतोस १ मी कांही देव नाहीं. में स्यांचें दुस्नच दर्शन घेतलें. तेथें मला एका बाईनें जेऊं घातलें.

दे कळगांबाहून भी ळागळीच चिखळीस गेळां. पायीपायीच गेळां. बाटेने मेळा कोणी तरी जेवण देई. मी चिखळीच्या रस्त्याने जात असतां माझे सागून एवं अधिकारी आपत्या पर्श्वात्यासह तांग्यांत वस्न येत होते. कशाबहन तें माहीत नाहीं पण भी शिरडीचा इसम म्हणून त्यांनी मेळा ओळिछेलें. आम्ही शिरडीस आळां होतें तेव्हां आम्ही तुळा बाबाजवळ पाहिले आहे, असे म्हणून मेळा आपल्या तांग्यांत घेउने त्यांनी आपल्या हद्दीपर्यंत नेऊन पांचविकें. तेथून ऑक्सेश्वर फक्त १०-१२ मैलच होतें. मी पायीपायींच तेथून ओंकारला होतें. श्रा नर्मदामाईच्या अलीकडील तीरावर श्री ममलेश्वराचें स्थान आहे व पालीकडील तेरावर श्री ओंकारेश्वराचें ज्योतिर्िंग आहे. मी ममलेश्वरींच ५-६ दिवस राहिलों. क्ला त्या मंदिरांतून जेवणखाण मिळे. नंतर नांवेंत बसून पालीकडे ओंकारला गेलों. भेषें दोन दिवस राहिलों. एका मारवाड्याचें घरी जेवण मिळे.

ऑकारहून रेत्वेनें रतलामला गेलों. तेथून पार्योपार्यी अजमीरला चाललों. ।।टेंत एक खूप मोठें शिंदीचें बन लागलें. भूक फार लागलीं. पण शिंदीचे बनांत बावयास काय मिळणार है तेथें एक ओढ़ा बाहत होता. भी त्या ओळ्याच्या काठीं जाऊन ।सलों. बावांचें स्मरण केलें. इतक्यांत तेथें हिरवी कफनी धातलेला, हिरवें फड़कें होक्यांस बांधलेला व हिरवा मोठा बटका कार्खेत धातलेला एक उंच फकीर आला. खाचे हातांत डोक्या इतकी उंच काठी होती. तो फारसा म्हातारा नव्हता, निमगोरा होता. त्यावेळीं दिवसा १०-११ बाजण्याचा सुमार होता. तो फकीर मजजबळ आला व मला म्हणाला, "बेटा किदर चला है"

मी म्हटलें मला अजमीरला जावयाचे आहे. तो म्हणाला "अजमीरकु मत जाना उदर लोगनकु कुम्हाडसें काटते हैं. " भी म्हटलें मला मूक लागली आहे. इत-न्यांत त्यांनें आपल्या बटन्यात्न बिन पाक्वलेले पुष्कलसें भाजलेले काजू काढले व मला दिले व म्हणाला "बेटा ये काजू खा जाव" भी तेथेंच बसून त्यांचे समझच खाले व पाणी प्यालो. मग त्यांनें मला चिलीम पाजली. नंतर मला पुढे अजमीरला न जाऊं देतां पुम्हा रतलाम स्टेशनवर परत आणिलें व त्यांच दिवशी त्या फकीरांनें मजकरतां भोपाळचे तिकीट काहून मला भोपाळचे गाडीत बसबून दिले. तिकीटांचे पैसे त्यांनेंच खर्च केले व तो निधृन गेला. जाते वेळी फकीरांनें मला सांगितलें कीं " बेटा रोज सबेरे लिंबका पता खाना कुई भाकर देवे तो खाना. नहीं तो लिंबका पत्ता खाके रहना."

मी भोपाळळा उतरलें. जबळ पैसा होता पण फारच थोडा होता.

म्हणून मी पाश्रीपार्यीच झांशीला गेलीं, तेथें फार वेळ राहिलों नाहीं...

तेथून पार्यीपायीच आध्यास गेळीं. झांशीहून आध्यास जातांना बाटेंत एकादर्शा पडली व एक लहानसें रेलचे स्टेशन लगेलें. त्या स्टेशनचें नांव माझे लक्षांत नाहीं. दिवाबत्तीचे वेळीं मी त्या स्टेशनचर गेलों. तेथें फराळाचें कांहीं मिळेना. मी स्टेशन- वर तसाच उपाशी निजून राहिलों. रात्रीचे १०-११ चे सुमारास मिल्लासारखा एक काळा इसम, कानांत सुमके घातलेला, लंगोटी नेसलेला व हातांत एक पोकळ बाळलेला

दुध्या भोपळा घेतलेला, मजजवळ येऊन म्हणाला "इसमे छास और सतुका आया है. ये तुम लेब और पी जाव." मी विचारलें तूं कोणत्या जातीचा आहेस तें मल समजत नाहीं. म्हणून मी तें पीठ घेत नाहीं व पीत नाहीं. तो म्हणाला "इसकु गोरस बोलते हैं. पीनेकु कुच हरजा नहि हैं. पी जाव पी जाव." मल फराळाचें काहीं मिळालें नव्हतं व दिवसभर उपासच होता. मी तें पीठ घेतलें व प्यालो. तो मनुष्य लागलाच तेथून विघून गेला. मी तो भोपळा (प्रसाद म्हणून) शिरडीपर्यंत आणका होता, पण बाटेंत कोठे तो राहून गेला तें लक्षांत नाहीं.

त्या स्टेशनपास्न नंतर मी पायी पायींच आग्यास गेळी. तेथें ताजसहास्तंत पूर्वी मला काजू देणाऱ्या फकीराची पुन्हां गाठ पडली. तो म्हणाळा "बेटा तूं ह्या आया क्यंब. आछा है. जाब अधी मथरा विदाबनकु, किसीके पाली (कृप्णाच्या नार्दी लागू नको) पडना नहीं." नंतर त्यानें मला मधुरेचें तिकीट काडून दिलें, गाडींत बसविलें ब तो चाळता झाला.

मी मधुरा स्टेशनवर उत्तरको. स्टेशन बाहेर फार गर्दी झाली होती. त्यांत एक गडबब्बा माणूस होता. तो सैन्य भरती करता किंवा वहा साखरेच्या मळ्यास मजूर भरती करता कांही माणेंसे गोळा करीत होता. तो इसम मळ म्हाणाला तूं आमचे बरो बर आमचे देशाला चल. तुला शिरपाय देईन, १०० ह. देईन व खाण्यापिण्यास देईन मी म्हटलें मी कोणाचे हातचे खात नाहीं. तो म्हणाला तूं हे पैसे घे व बाजारचे आणूव खा. तो मला रोज पैसे देई व मी बाजारचें आणून खाई. या प्रमाणें मी खाचे जबळ आठ दिवस राहिलों. मला ला फकीरीनें सांगितल्याची आठवण पदीपदीं होई की "किसीके पाली पडना नहीं."

मधुरेजवळ धावजी नांवांचें गांव आहे. तेथें बळीरामदादांची मोठी मूर्ती आहे. मी मधुरेंत्त ८ दिवसानंतर त्या गडबब्धा मनुष्याच्या तडाख्यांत्त सुद्रन धावजीव गेलों. तेथें एक दिवस राहिलों व दुसरे दिवसापास्न पायीं पायी चालत १०-१२ दिवसांनी कानपूरला गेलों. बाटेंत गावांत गेलो महणजे भाकरी मिळे.

कानपूरला गेलों तेथें श्री गंगामाई आहे व गंगामाईवर मोठा पूल आहे. सकाळी सुमारे ८१९ वाजता गंगेचें स्नान केल व पुलावर बसलों. इतक्यांत तो काजू देणारा फकीर तेथें आला. मला भूक लागली होती व मजजवळ खावयास कांहीं नव्हतें. फकीर मला म्हणाला "बेटा तेरेकु भूक लगी है. मेरे पास सनुका आदा और गुड है. ये तूं ले और खा जा" सात्चें पीठ माजलेलें होतें. मीं ते पीठ व गूळ घेतबा व खाऊन पाणी प्यालों. नंतर त्यांने मला विचारलें कीं "तूं अवी किदर जायगा" भी म्हणालों भी लखनौला जाणार आहे. तो म्हणाला "तूं लखनौकु जायगा तो उदर एक काली पाटी (Black Board) है उदर खाना खाना, और अयोध्याकु जाना और इनमान गढीपर उतरना"

कानपुराहून मी नंतर पार्थी पार्थीच लखनीस गेलो. मी अयोध्येस गेलों नाहीं. लखनीस गेल्यावर काळ्या पार्थीचा तपास करता मारवाड्याचे मंदिरांत दारावरच माठी थोरली काळी पार्टी दिसली. मी आंत गेलों. मंदिराच्या शेटजीनी माझी चवकशी कहन मला जेवावयास दिलें. मला नमस्कार केळा व मी न मागता मला दोन रुपये दिले. लखनीहून काशीचें तिकीट बरोबर दोनच रुपयाचें होतें. तेथून मी नंतर कागळाच काशीस गेलों. तेथें स्टेशनवर मला मोहन पंड्या भेटला. तो मला आपले घरीं फत्तर गाडीत घेऊन गेला. माझी लाची ओळख मुळींच नव्हती. मी त्याचे घरीं पांच दिवस राहिलो रोज श्रीविश्वेश्वराचें दर्शन व भागीरथी स्नान करीत असें. लाचेच कडे जेवत असे, मी त्याला कांहीं दिलें नाहीं व त्यानें मजजवळ कांहीं मागितलेंहि नाहीं. तुमचे देशांतून काशीयात्रेम येणारी माणसें मजकडे पाठवीत जा इतकेंच तो मला महणाला.

नंतर मी प्रयागला कार्राहुन बिनतिकिटानेंच आलों. कारण मजजवळ पैसाच नव्हता. प्रयागास त्रिवेणीवर गेलों. स्नान केलें व तेथें जेवणाच्या वाकासारख्या एका फळीवर बसलों. खावयास कांहीं नव्हतेंच भूकही लागली होती. इतक्यांत काजू देणार् हिरव्या कफनीवाला फकीर मला तेथे भेटला व म्हणाला " बेटा तेरेकु भूक लगी है. मेरे पास ये चीज है ये तूं खाजा " मी त्यानें दिलेला पदार्थ खाला व पाणी प्यालों. नंतर तो फकीर म्हणाला " बेटा अबी घरकु जानेका है क्यव ?" मी म्हटलें होंय. मला येथें आता करमत नाहीं. त्या फकीरानें रांत्री मला प्रयागहून थेट मनमाडचें तिकीट काहून दिलें. मला गाडींत बसवून दिलें व तो चालता झाला.

भी मनमांडला आलों व तेथून कांहीं रेलवेनें व कांहीं पायी असा शिरडीस आलों. वावांच्या पायावर डोकें ठेवलें व काशीयांत्रेची सर्व हकीगत त्यांना सांगितली, मौ काशीहून गंगा आणिली होती. ती भी नेहमीं नंतर बाबांच्या स्नानाच्या व पिण्यांचे पाण्यांत टाकीत असे. बाबा म्हणाले, फसल्या भी तुस्थावरोवर राहून तुला जागजागी संभाळीत होतों. लोक कार हरामी असतात. त्यांना कोठवर संभाळावें. आपला अहा मालीक आहे.

मी सुमारे २॥-३ महिन्यांनी परत आलों. जातां येतां वार्टेत कोठेही खाण्या-पिण्याचे किंवा निजण्यावसण्याचें हाल झाले नाहींत. किरयेक ठिकाणी माझी भूकेची

#### OM SHRI SAINATH

Shines there the
Godavari flow,
near whose waters
in a yojan sight,
Having appeared of
His own powers,
in Shirdi Nest
ever holy & bright,



Being praised by people come: of sundry places all castes & cree Wins Sainath all Supreme Being, Sanctifying the world of Sinful greeds.

# Who is a Jivanmukta?

BY SRI SWAMI SIVANANDA (SARASWATI RIKHIKESH)

A Jivanmukta is a liberated sage. He is released ever while living. He lives in the world, but he is not of the world. He always revels in the eternal bliss of the Supreme Sel He has no identification with the body and senses. Hence he has no idea of enjoyment or enjoyer when he exhausts the residue of his prarabdha. He has no idea of action or agent He roams about happily without attachment and egoism, with a balanced mind and equal vision. His state is indescribable the is Brahman himself.

The sage who has realised that there is no other realism the universe than Brahman, that he is Brahman Himse and that everything is Brahman is freed from the round births and deaths. He has attained freedom, perfection arimmortality. He is a Jivanmukta i. e. one who has attained liberation while living.

Not through matted locks, not through fiery lectures as erudition, not through the exhibition of miracles, does one atta perfection or knowledge of the self. He in whom the two curren Rag, Dweshegoism, lust and anger are destroyed in toto is ever hap and he is Brahman or a liberated sage or Jivanmukta. Jivanmukta or liberated sage is absolutely free from egoism, doul fear and grief. These are the four important signs that indice that one has attained perfection.

वळ बाबांनी भिन्न मारवाडी व फकीर वेषांत संभाळली व प्रवासाची सोय तांग्यांत व रंजवेंत, नामदेव पाटील, सरकारी अधिकारी व फकीर वेषांत स्वतः करून दिली. बाबांच्या कफनीच्या कुपेमुळें मला प्रत्येक ठिकाणी फार आदरानें वागिविले जाई. बाबांची थोरवी कांग्र सांगावी. बालाजीच्या देऊळगांवचे श्री. रंगनाथ महाराजांनी सुद्धां बाबांच्या मोठेपणाची कीर्ति गायली. बाबा प्रत्यक्ष देव आहेत असें ध्वनित करून बाबांच्या पुढें माझी काय कथा. मी यःकिंवत मनुष्य आहे. दर्शन घेण्यास योग्य नाहीं असें मासवृत कांदरानें पण दुरूनच दर्शन दिलें. या प्रमाणें बाबांनी माझी गरीबाची कठीण पण सुंदर सुलम व अनायासानें १० दहा च्यांत कांग्रीयात्रा करून दिली. ज्या ज्या ठिकाणी दगा होण्याच्या जागा होत्या त्या लागीं जाण्यापासून मला परत फिरविले व खच्चे लोकांचे नादीं लागू नये अशी शिकवण देऊन एका गडवच्या व गलेगठु बुवाच्या तडाख्यांतून फार कुशलतेंने सोहविलें. गरिबावर इतकी दया कोण करती. बाबा खरोखरीच गरिबाचे वाली होते व अजूनही आहेत. माझा त्यांचे पार्यी नमस्कार असी माझे आणखी दुसरें अनुभव मी पुढील खेपेस सांगेन."

श्रीक्षेत्र शैलधी (शिरडी) मिती अश्विन कृ. २ रविवार शके १८६१ दिनांक २९-१०-३९

वाबांचे बाळ.

Shines there the
Godavari flow,
near whose waters
in a yojan sight,
Having appeared of
His own powers,
in Shirdi Nest
ever holy & bright,



Being praised by
people come: of
sundry places
all castes & creed,
Wins Sainath all
Supreme Being,
Sanctifying
the world of
Sinful greeds.

# Who is a Jivanmukta?

BY SRI SWAMI SIVANANDA (SARASWATI RIKHIKESH)

A Jivanmukta is a liberated sage. He is released even while living. He lives in the world, but he is not of the world. He always revels in the eternal bliss of the Supreme Self. He has no identification with the body and senses. Hence he has no idea of enjoyment or enjoyer when he exhausts the residue of his prarabdha. He has no idea of action or agent. He roams about happily without attachment and egoism, with a balanced mind and equal vision. His state is indescribable. He is Brahman himself.

The sage who has realised that there is no other reality in the universe than Brahman, that he is Brahman Himself and that everything is Brahman is freed from the round of births and deaths. He has attained freedom, perfection and immortality. He is a Jivanmukta i. e. one who has attained liberation while living.

Not through matted locks, not through fiery lectures and erudition, not through the exhibition of miracles, does one attain perfection or knowledge of the self. He in whom the two currents, Rag, Dweshegoism, lust and anger are destroyed in toto is ever happy and he is Brahman or a liberated sage or Jivanmukta. A Jivanmukta or liberated sage is absolutely free from egoism, doubt, fear and grief. These are the four important signs that indicate that one has attained perfection.

For a Jivanmukta there is no distinction between a rogue and a saint, gold and stone, high and low, man and woman, man and animal, censure and praise, honour and dishonour. He beholds the one self everywhere. He sees divinity in everyone. As he is mindless, all differences and barriers have vanished for him.

For a Jivanukta who beholds the all-pervading, immortal, indivisible, self-luminous Atma everywhere, there remains nothing to be attained or known. He has attained perfection, highest bliss and highest knowledge. The sage becomes aware that he is free. He realises that rebirth is exhausted. He realises also that he has fulfilled all his duties and that there is no further return to this world. He further realises that he has obtained everything, that all his desires are gratified, that he has nothing more to learn and that he has obtained the highest knowledge.

Raja Janaka asked a sage, "O Venerable sage: How is it you do not perform sandya at day break, mid-day and sun-set?" The sage replied "O Rajan: The sun of knowledge, Gyana Surya is ever shining in Chidakasa of my heart. There is neither sunrise nor sunset for me. How can I perform sandya when there is neither sun-rise nor sun-set? Further my old grand mother Maya is dead—"Raja Janaka bowed his head before the sage and silently left the place. He came to understand that the sage was a real Jivanmukta, established in Brahmic Consciousness.

What a great wonder? What meritorious actions did these Jivanmuktas do? They have become liberated sages while living. Through their sat-sankalpas they work wonders. They are Gods on earth. How peaceful they are! They always possess unruffled minds. Wherever they go, they, influence people. They do not speak and yet teach the aspirants through their silence. Adorations to such exalted beings!

A Jivanmukta is a great spiritual hero. He is an enlightened sage who has knowledge of the Self. He is pre-eminent amongst men. He is the conquerer of the mind. He is absolutely free

irom desires, craving, fear, delusion, pride, egoism etc. He is a power house of spiritual energy. He radiates his spiritual currents to the different corners of the world. Sit before him. Your doubts will be cleared by themselves. You will feel a peculiar thrill of joy and peace in his presence.

A Jivanmukta is an ocean of mercy. He tries his level best to rescue the worldly minded who are deeply immersed in the mire of misery. He guides the aspirants in the attainment of Brahma inana which leads to perfect freedom. His very presence is thrilling and inspiring. He guides the students by his mere silence just as the silent Dhakshinamurthy guided the four naishtik Brahmacharis, Sanak, Sanandhan, Sanatsujat and Sanat-Kumara in days of yore.

The way of living in Jivanmuktas or sages differs. One sage lives in a princely style. Bhagirata lived this kind of life. Another sage lives in a beggarly manner. One sage is always in a meditative mood. He never works. He never talks. He lives always in seclusion. Jada Bharata lived this kind of life. Another sage lives in a busy crowded city. He plunges himself in service. He talks with the people. He delivers lectures, holds religious classes writes books etc. Sri Sankara led this kind of life. This is due to prarabdha. Every sage has his own prarabdha. If all sages have the same kind of living and the same kind of prarabdha this world will be like a prison. Variety in manifestation is the nature of Prakriti.

If the Vasanas and attachment to the objects of the world vanish entirely and if one is in that immovable state he has become a livanmukta. He abides in his own Self. He rests in the non-dual Supreme seat. The gyana vision arises in him. The light of Wisdom will shine unobscured like the Sun in the absence of clouds. He is never attracted to any worldly objects. He is absolutely free from delusion and sorrow. He actually feels that the Self alone pervades and permeates everywhere in this world. He shines with Brahmic effulgence. He possesses equal vision and a balanced

mind. He is free from longing for sensual objects because the mind will always be made cool with Brahmic Bliss. He is bathed in the cool ambrosial nectar that dribbles from a contented and quiescent mind.

There at the summit of the hill of Eternal bliss, you can see now the Jivanmukta or full-blown Yogi. He has climbed the stupend ous heights through intense and constant struggle. He did severe, rigorous spiritual sadhana. He did profound nidhidhyasan (meditation). He spent sleepless nights kept long vigils. He gradually ascended the heights, step by step. He took rest in several halting stages. He persevered with patience and diligence. He surmounted many obstacles. He conquered despair, gloom and depression. He is a beacon light to the world now. Remember that he was also rotting in those days in the quagmire of samsara like yourself. You can also ascend to that summit if only you will.

OM SANTI SANTI SANTI.

### Culture and Transmission

BY

Rao Sahib S. R. Rangnathan, M. A., L. T., F. L. A., Librarian, Madras University Library & Secretary, Madras Library Association.

#### Introduction

A call from the benign B. V. Narasihaswamy cannot be met by a refusal. Till now the call was only to receive the message of Sri Sai Baba and it was done without any hesitation. For to receive it is to be happy. The qualification needed to respond to such a call was, as far as one could see, mostly a preparedness to practice external passivity but active receptivity i. e. tuning to throw oneself open to the influence that got itself transmitted with the words of Sri Narasimhaswami himsef, spoken and written.

#### Intuition and intellect

But his present call is an embarassing one. For it is for an external action of the verbal variety suited to the pages of Shri Sai Lila. A perusal of its issues shows how intimate and explicit should be one's experience of Sri Sai Baba to enable one to contribute to it. A clear flow of intuition is necessary; a peculiar type of sensitisation and awareness is necessary; and a profound, concrete, personal experience is necessary. All this can happen only if the Baba himself or a similar cosmic personality saturates one's life with his presence in a manifest manner. But he appears to withhold himself from doing so in the case of one sequestered in the back waters of intellectual activity with hardly any float in the ocean of intuition. Still as the call has come I have to embolden myself to smear the spiritual pages of Shri Sai Lila with such stuff as intellect can put together until he would open up the way to intuition and thus render some thing more worthy possible.

#### Choice of Subject

The subject that I propose to pursue by small stages in these columns is "Culture and its transmission". For I hold that an incessant task which engages Sri Sai Baba is the transmission of culture of the finest variety possible. Many seers are engaged in that task and only seers can succeed in it. This business of transmitting culture can be of various orders of difficulty; it can be achieved by various means; and, it may take various forms of manifestation.

#### Definition of Culture

But what is culture? It is the quality of the methods of pursuit of happiness. Happiness is the ultimate sought by every-

body. It is pursued by ever so many methods. Various are the qualities that may characterise the methods of pursuit of happiness. Hence there can be culture of ever so many varieties. The success of the pursuit i. e. the extent and the stability of the realisation of hapiness and its duration will depend on the quality of the method adopted, i. e. upon the class of culture. An objective of realised souls like Sri Sai Baba i. e. of personalities that have attained a permanent realistation of happiness is to render realisation of enduring happines a possibility for every body. They will not rest on their oars until it becomes a certainty. In this sense souls like Sri Sai Baba are media for the transmission of culture.

For there is the Lord's command:

"As intensely as the unrealised busy themselves, lured by the selfish fruits of action,

the realised one should strive, not of course, for selfish ends but actuated by the desire to benefit the world."

सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथाकुर्वान्ति भारत । कुर्योद्विद्वांस्तथासत्तः चिकीर्चुर्लोकसंग्रहम् ॥

#### TWO TYPES

Transmission of culture is dynamic. For purposes of examination it may be resolved into two components; a vertical and a horizontal one. These directinal epithets are figurative and are with reference to time. In the terminology of Cartesian coordinates, we shall regard time as a vertical axis. Then there is the transmission of culture in the direction of this axis i. e. from generation to generation. There is also a component of transmission at right angles to the time axis i. e. spread of culture among those living at one time. This we call the horizontal component.

#### Vertical Component

The vertical component of cultural transmission is endless. It is anadi; its beginning is untraceable. It is ananta; its end is never

resight. It is nitya; it is eternal. It runs along an hierarchy of ersons who seem to recognise one another. It often happens that hey are outside the comprehension of those outside the hierarchy. The force of transmission along this hierarchy appears to gain in homentum as it flows. It seems to be characterised by features uch as are described as emergent evolution by Lloyd Morgan and reative evolution by Henri Bergson. Recorded sayings of Sri Sai baba would make one infer that souls, engaged in this vertical transmission of culture, get embodied at will, recongnise one another ven while embodied, remember their past embodiments and foresee he future ones.

#### Horizontal Components

The horizontal component of cultural transmission is finite hen compared to the vertical one. When one component is innite and the other finite, the resultant is along the infinite. why the infinite component persists in race memory and the finite prizontal component i. e. the day to day occurrences in the world ade gradually into oblivion. The lines of horizontal transmission f culture end in several ordinary individuals. While approaching uch dead ends, they thin out in intensity. The persons through thom the horizontal components run prior to reaching the dead ends re centres of varying influence. They are charged with capacity transmit culture. They are influential. They are the cultural elebrities of the day. As we probe along the lines of horizontal ansmission further and further away from the dead ends, we come cross persons of greater and greater influence. We ultimately each persons who are at the points of their junction with the vercal line of the infinite vertical component which from the other ads of the horizontal lines of transmission.

#### Souls at Junctions

It is only the realised souls who get stationed at such junction points that are recognised at least partially by the unrealised. The there go unnoticed. According to an Indian tradition that perssits.



there are many unnoticed members of the vertical line of descent. The regions of the Himalayas above the snow line, unpenetrated by the man of the world, are believed to be their favourite abode. Occasionally we come across friends who have been privileged to walk into those regions and to contact some of them. Their experiences appear to be wierd to the inexperienced. Either scepticism sets in and makes some opaque to all influences or credulousness creeps in and disables some from distinguishing the genuine from the fraud. However this dilemma gets resolved to an approable extent in regard to the realised souls functioning at the junction of the infinite vertical and the finate horizontal components. Sri Sai Baba is one such benevolent soul.

#### Cultural Fountain Heads

The view of Sri Sai Baba that was reached so fat is that of one stationed at a junction of the infinite component of cultural transmission which runs through all time and one of the finite components of purely contemporary existence. A variation of the picture may be tried. We shall change over from the mechanical to the hydromechanical terminology.

#### The Main Current of Culture

The transmission of culture is like a hydromechanical flow along an infinite strip. The main current is along the strip. Its primary source is lost in infinity. It appears to get reinforced by springs all along the strip. But in reality the springs themselves draw only from the primary source. The main current is unfathomable, perennial, frictionless, majestic, invisibly transparent and awe inspiring if ever sighted.

#### The Distributing Channels

All along its unending course, the main stream of culture is tapped for service. All the channels of distribution seen anywhere and at any time have their sources in this main stream.

The channels lose in depth as they proceed further and further ntil they degenerate into mere surface films by the time they reach ne professional preachers particularly those maintained by the State.

The channels get dried up, some periodically and some for ever. Iow many are the vanished religions affording fields for antiquarian search! And how many are the religions that get dormant for a hile and get revivified when the sluices are opened. It is a realisation of a posibility of the sluices being opened at one time or other nat make some protest against the short sighted conversion of the tried up beds of distribution channels into building sites and the evaricious erection thereon of factories of mammon. That is a meaning of Bossnet's assertion that religion whether true or false is essential and that a false religion is better than none.

The beds of the channels are so full of refuse, especially further lown, that they get dissolved and suspended in a way that they make the current progressively viscous. The viscosity sometimes increases so much that there is no more flow and rigidity sets in. Then they go by the name of orthodoxy, formal rituals and lifeless petrified religions.

It is no wonder that such channels of culture have no trace of the majesty of their sources. It is understandable that such pigmy conduits form objects of study in the hands of anthropologists and ethnologists.

Further the suspended impurities which the tiny channels collect so increase in quantity sometimes that the stream progressively loses its transparency. It becomes more and more opaque. It becomes unfit to receive light any further, even in a refracted condition. How many are the civilisations that get chocked up with opinions, fashions, fancies, myths and superstitions and get shut out from light of any kind?

Is it any wonder that such channels become playing fields for persons who are but children when measured by the standard of intuition? They spread out the net of intellect all across such distributory channels, as there is no element of awe to keep them out or to make their approach reverential.

The world depends, for its success in its pursuit of happiness, on realised souls like Sri Sai Baba placing themselves at the different anicuts and opening the sluice with benevolence at the times and to the extent warranted by the state of the respective channels of distribution and the yearning of the consumers that an scattered down its course. They are at the cultural fountain-heads.

Witness the effect of munipungava (foremost seer) Naradi releasing one such fountain head. It has created an eternal channel of distribution. Here is the ecstatic description by Valmiki, the one who first tasted its pristine gush.

"Look Bharadvaja! How faultless is this water!
It is as pleasant and as clear as the soul of the realised."

अकर्दमिमदं तीर्थं भरद्वाज निशामय । रमणीयं प्रसन्नाम्ब सन्मनुष्यमनो यथा ॥



### "EGO"

#### Bý Adi K. Irani, AHMEDNAGAR.

To pull together varied elements of nature, to attract all those ingredients of matter that are helpful to assimilate and to consolidate them and out of the acquisition to create a thing displayed as individuality is ego. Ego is as fictitious or elusive in the intelligent as it is in an idiot. Subtle as the fragrance of flowers, constant as the rotation of the earth, and sure as sunrise, working and maintaining its presence, is the unseen force of ego. It permeates the universe and keeps the law of variation and distinction active. Every object tries to maintain its individuality. Where

he effort is conscious (among men) we call it anthropomorphic where it is natural, it belongs to the animal world; and where it is nsentient, it is termed gravitation. Ego is a quality that a human njoys, a brute protects and a lump of clay has imposed upon it by nature. Its assertion in form or colour, or personality is dependent in the intervening space between two objects that lends them a negative background for a positive relief. Its existence is justified a protecting and maintaining individuality against the drawing of he self in a sea of universality.

Universal understanding is the ideal of man, which consciously is unconsciously every individual tries to attain. The law holds good as much firmly in the material domain as in the spiritual, and in both cases the medium of understanding is the particular mind of a person. As opposed to the oceanic nature of universal knowledge, tands the inadequacy of the limited capacity of the individual mind.

Just as a brute identifies himself with his body and looks upon it as his self, a human feels himself one with his mind and body and cognizes their inter-action upon each other as his own self. Whether the perception of his self is true or erroneous, there is no gain saying the fact that an ego is created. It is responsible for all the mental and physicial activities of man. All the creative genius, all the ambition, and love is actuated by this fundamental instinct, of ego which is the ever-asserted presence of 'I' as represented by the body and mind.

In and through our physio-mental relations, we live, think and work, become happy or miserable, elated or disappointed. If the one suffers, the other reflects the sufferings, and there is such a commingling of understanding of the two that the egoistic distinction of both is hardly maintained.

The primary step for establishing an ultimately true ego is the severance of the body-ego from the mind. The boby is our

## # 15 to 1

self no more than a coat on our person, and the mind is our self no more than a shirt nearer to ourselves than the coat (body). By looking upon body and mind as the two seperable units of our self we learn to distinguish their joys and sufferings and by comprehending their inter-action upon each other we are able to locate the cause of our dual effect.

By frequent reflection on the independent existence of the body from the mind, an understanding dawns on us. It convinces us of the predominence of mind over the body and we conclude that it is the mind that suffers every agony that it cannot overcome and that the body is the medium through which the mind experiences that gross world and its activities.

Mind behind the body is the guide of the body. So by holding on the mental-ego without losing awareness of their severed existence, we can excercise quiet submission of the body by controlling the mind. The body loses its individuality in favour of the mind. The mind-ego has similarly to be incorporated in the real Self by surrendering its independence to the Soul.

All activities of the mind to controll and free itself from excessess of joys and sorrows of the world, and even its turn to spiritual pursuits do not diminish the mental-ego. All these affirm it and bind down an individual to a rigid sense of self-assertion, making him immobile for an universal understande, through the knowledge of the Self.

Having realized the futility of all mental excercises in diminishing the mind-ego we learn that it defeats its on end. How can we subjugate the mind and rid it of its boisterous activities the least of which blots out all its implied identity with the real Self? How can we destroy the curtain that holds us from our true self? These are questions for the spiritual surgeon alone. Can any one perform this surgery? I know of one who does it. Is this Master of surgery unimaginably efficient? He does no surgery; nor does he put us to tortures of a knife. He burns the curtain of ignorance by the radiance of his Love and transplants a visioning lens that maintains one in infinite identity with the Real Self, in and beyond the world, equally firm.

# Hints to Correspondents



Letters are received by the Samsthan requesting that certain ceremony be performed at the Sai Shrine at Shirdi. But several of them are written in the Madras Vernacular. Wherever possible, English should be used in the correspondence. Addresses given should also be legible and full. Where it is requested that things should be sent, the letter should state whether Railway parcel is preferable and in that case state to which railway station the parcel should be sent. Requests are made that udhi and Tirtham or Abhisheka water should be sent by V. P. P. or "to pay". The railway and (probably P. O. ) does not accept such articles to be sent "to pay" or by (V. P. P.). Freight on such parcels have to be paid for before they can be accepted by the or by Rail. Some foreign post places, parcels accept only registered post and parcels. In such cases, the sender must advance registration charges also.

When Abhisheka or Archana is to be performed, the writer must give; whenever possible, (1) the name, the gotra, the janma nakshatra in which and the purpose(sankalpa) for which it is to be performed. In the case of Archana, the sort of Naivedy (e.g. ladu Burfi, Halva, Chiroti or Kaja) that is to be performed; the quantity to be despatched to the sender and distributed at the shrine and the scale of Dakshinas for these who recite the Mantras e. g. Vishnu Sahasranama, Baba's Ashtakan, Lakshmi Ashtakan, Panchasukta, Rudra, Maha Narayana Upanishad, Surya, Atharva Upnishad &c. may also be stated. Usualy Re- 1 Pakshina offered to Baba and dropped into Baba's bore at the Archana and annas tour, eight or twelve are given to the Mantrakshatas according to the number of persons engaged. Four annas per head may be taken as the minium. As Baba declared himself to be Maha Laxmi and Laxmi Narayan, the above and other Archanas are being done for the benefit of the devotees that ask for the same.

# Death on Ekadasi.

To,

The Ediror,

SHRI SAILEELA MASIK.

Sir,

WILL you or any of your readers kindly inform me and the public through this S. L. Masik or you, whether there is any express authority in the Vedas, Upanishadas, the two Ittihasas, or the 18 Puranas, for the statement, that death of a person on Ekadasi, is by itself sufficient to take his soul to Heaven (Swarga) or to Liberation (Mukti).

OF course, arguments for or against the position deducible from B. Gita VIII 5.6. &c. can be adduced. But is there express authority on this subject? Please quote chapter and verse, if possible.

B. V. N. Swami.

"Sevashram", Annavaram, via Tuni, East Godavari. S. India. No sum can be too large or too small, according to your resources; and as God has prospered you, give for LOVE'S sake; and your gift will be its own reward.

Our Home is open to the Crippled, and Disabled irrespective of creed, caste or colour and there will be no proslytism, for there is only one religion—the religion of LOVE, for GOD is LOVE.

Yours Sincerely,

In the One life
ARTHUR E. MASSEY.
Annavaram, E. Godavery Dt.

# **Impressions**

I sat in a place of beauty rare,
And the sun flamed high in an azure sky,
Beauty and laughter and loy were there,
And all were happy save I,
For my soul was shrouded in blackest gloom,
And storms of rage in my breast ran wild,
But they fled like dust 'fore a sweeper's broom,
As I heard the care-free laugh of a child.

I stroll'd through the streets of a city fine,
And my heart was light and my face was bright,
And the night—air tasted like grand old wine.
And the starry sky was a glorious sight.
But the night seem'd black as the pit of hell,
The stars and the city seem'd all defiled,
And the ache of my heart no words can tell
As I heard the sob of a homeless child.

A. E. MASSEY.

# The Cripples' Appeal

Pray help to train this crippled form of mime,
And mould it to express the Will Divine
From day, to day, sans murmur or repiue.
Imprison'd as I am, still life to me is sweet,
I love the sun, the flowers, the deep-blue sky,
And children like myself in work and play to meet,
And when the darkness falls—in peaceful sleep to lie.

"Human excrescences" we're sometimes styled!

"The flotsam and jetsam" of a heedless world!

By no such epithets shall we be riled,

For e'en to-day there are good souls who own

They live and strive to do God's will alone,

These give not their charity as "doles"—

They give their all, and LOVE enthrone,

Because to them all lite is ONE.

"Better than learning is a loving heart,"
In these words Buddha taught "the better part,"
And to bring succour to one needy child
Is more than gain from out the prosperous mart,
Or wealth by unclean greed defiled.

ARTHUR E. MASSEY.

# SHIRDI NOTES.



Opinions of the Visitors to the Shrine of Shree Saibaba, Shirdi, as copied from the Library Register. (From 1-10-39 to 30-11-39).

I heard about Shri Saibaba only about twenty days ago, when I attended a lecture delivered by Mr. B. V. Swami on Him in my native place. The lives of Saints & great men always intrest me and I soon read all available literature about Shri Saibaba & His greatness. His deeds & His religious creed attracted me. I began to meditate on Him for about a week & wanted to see if it can have any effect on me immediately. As a result, I felt irresistably drawn to visit Shirdi & see His Samadhi, etc. Though belonging to a place hundreds of miles off, my attraction became ancontrollable & I came here yesterday. There is much peace & calmness in the atmosphere both at Samadhi Mandir & Dwarka The picture of Balaji at Dwarkamai is very life-like, esembling Shri Ramkrishna Paramahansa's. But I came to this place with two specific wants & sought Baba's Grace for them. I nave not got any answer for them yet. I hope to get soon & if I do get I will have nothing to doubt the living of the Spirit of Shri Saibaba here, though it is over 20 years since he passed away. I eave this place with hope.

Neilore. Dated 6-10-39 (Sd.) R. Ramchandra Rao.

I have no known words to describe what I feel and find in this Holy soil of Shirdi of Shri Saibaba, but as the proverb goes 'Supression of Truth is the suggestion of falsehood" and hence my religio-moral duty demands me to my a few words in the interest of those who are really in search or quest for their spiritual

evolution. Neither space nor time could permit me to write here on this page all my impressions and inpressions of what I feel in the heart of my heart, but I request all my co-devotees of Shri Saibaba to refer to the future editions of 'Shri Sai Lila' Magazine, wherein I desire to publish my Spiritual Experiences of 'Shri Saibaba. To be brief, this holy place of Baba's Samadhi & Dwarkamai in particular, are the places, where, I say with all my belief & personal knowledge, people of any type of hard material, will be moulded to any shape & go a new man to the surprise of those who have found him otherwise. Regarding the ceremonies observed in the puja of Shri Saibaba, they are in themselves of completely cosmopolitan outlook, which testimony speaks for itself. regards the pujari, Mr. Vithalrao & others, whose names I do not know I regret, are the people whose very kind nature towards visitors, is an added quality to the holy shrine of Shri Saibaba. I have volumes to say, but I leave every visitor to judge for himself,

Dated 4-10-39.

(Sd.) Dr. K. R. Thakar.

Bombay.

h . <del>h</del> . +

We were happy to spend a couple of days here. The surroundings are good. The Samadhi Mandir & Dwarkamai are fine & the Pujas are done in a very religious manner at the appointed time. The members of the staff, especially Mr. Vithalrao and Nanu Bhatacharyaji looked after our comforts very nicely, whom we thank very heartily.

Dated 15-11-39 (Sd.) M. Alsinga Chari, Madras.

" N. Hanmant Rac, Kannore.

+ + + +

I have seen the Shrine of Saibaba & I was very very impressed Everything is well kept and one feels peace immediately upon entering. Should like to come again for some time.

Poona 20 11-39, (Sd.) Mrs. M. Gadgil, ,, Shantabai Mehendale.

# Prof. NARKE

### AT MADRAS.



In connection with Prof. Narke's visit to Madras, a pleasant function was held on Sunday the 14th January 1940 at 4 p.m. on the invitation of Rao Sahib B. Papaiya Chetty at his residence. Though the invitations issued were few, about a hundred Sa Bhaktas gathered, almost all of whom were highly cultured people. Among those present were—

Messrs. S. R. Rangnathan, M.A., (Rao Bahadur),

B. N. Vishwanathan, M. A., B. L.,

P. A. Aiyannah Chetty,

Manohar B. Mankar, B. A.,

M. O. Alasingra Chari, B. Sc., B. L.,

S. Narasimhan, M. A.,

Natha Namberumal Chetty,

Mrs. R. Subbamma, B. A., L. T.,

Dr. P. Krishnarao, B. A., B. L.,

Kota Anandhakrishna Chetty,

S. S. Ramchandra Iyer, B. A., B. L.,

M. R. Sampathkumaran, M. A.,

M. T. Narasimha Iyengar, B. A.,

M. A. J. Thirumalachari, L. E. E.,

R. Vanchinatha Iyer,

T. R. Kuppuswami Iyer, B. A.,

Rao Saheb N. Seshagiri Rao Naidu (Retd. Dy. Collector),

Dr. M. Sadasiva Rao Naidu, L. R. C. P. & S.

and a number of other ladies and gentlemen.

The meeting commenced actually at 4 p. m. and continued until about 7 O'clock. Prof. Narke gave his impressions of the Great Sri Sai and explained at length the powerful influence exerted by him on the moral and spiritual side of Bakthas. A number of parables were mentioned to illustrate the several points raised for

explanation. A few questions were also asked and answered to satisfaction. During the whole conversation, the Learned Professor exhibited his masterly grasp of the subject, dealing in scientific manner with the practical side of human life.

Tributes were also paid to the invaluable work done in South India by Sjt. B. V. Narasimhaswami to whom this part of the country owes its knowledge of Sri Sai Baba. (Prof. Narke even remarked that none until now has done such wonderful propaganda as Swami did with regard to Sri Sai).

With a vote of thanks by Rao Bahadur S. R. Ranganatham the meeting terminated at 7 O'clock. The audience during the whole period listened with rapt attention.

Harathi songs at the close were sung by Prof. Narke and Mr. Manohar B. Mankar in Maharashtra and Miss Syamala in Telugu.

Sri Subbanacharya, Bagavathar of Rajampet entertained the audience with a few songs from his newly composed Sai Kathamrita Kirtan



# Sai Literature.



Readers will be glad to learn that Introduction to Sai Baba, B. V. N. Swami, which is already issued in English. Tamil. Malayalam and Canarese, is being printed in Telugu and Urdu; and that a lady at Vizagpatam is rendering it into Bengali. There is great need for its being translated into Mahrathi, Gujerathi and Hindi. As there is no copyright in the book, any one can translate and publish his translation or send us his or her translation for publication by the Sansthan. Funds have to be found for this work. Is it too much to hope that ardent devotee, will send their usual lonation to the Sansthan earmarked "for publication of literature". Now several small donation are sent to the chief clerk, or Secretary &c. "to be spent as you please for Baba". But these are powerless by themselves to use such contributions for anything except "current expenditure". Devotees may therefore note in their coupons, if they please, that the money may be spent for publication of Sai Literature or Translation. In any case, these trifling do not suffice. Special donations to help this work are therefore invited.

B. V. N. S.

#### Other expected publications.

SAINATHA MANAS POOJA (in Sanskrit Verses)

SAINATHA POOJA VIDHI (Sanskrit)

SAINATHA POOJA VIDHI (Tamil) are under print in the Sastra Sanjivani Press, 259 Mint Street, Madras.

### SAILILA

As this journal has just now entered on a new place of life in bilingual form, making a wider and deeper appeal than before, its front page (on the cover) should not merely contain the words. 'Devoted to the spread of the life principles of Sai Baba viz. Truth, or (Reality), Love (that is limitless), Hope (that never dies) and Bliss perpectual-forming a link between all religions especially Islam and Hinduism" or some shorter or modified form of these, but should also convey these ideas artificially. Devotees are invited to send their drawings to carry out this idea.

× × × ×

On 18-2-1940, devotees of Sai Baba at Kurnod (Madras Presy.) met and resolved to form a Kurnod Sai Mandali.

They were given a land for building, the premises for the Mandali, by the zeal and liberality of Mr. Hanumanta Rao, lubricating oil agent, Kurnod. They have resolved to affiliate themselves to the Shirdi Sai Samsthan and are subscribing for the Sai Lila Masik. They have raised funds for helping the printing in Urdu of the introduction to Sai Baba.



# **ACKNOWLEDGEMENTS**

# AND REVIEWS.

We have received the following books and journals.

#### BOOKS.

Bhagavad Gita-(Telugu script.)

2. Upnishadas-(Telugu script.) Isa, Kena and five others.

3. "

The above include translations and notes in Telugu.

4. Sai Lila-(Telugu) being an account of the experiences of devotees in the Maharashtra, with Sai Baba extracted from the statements given by them before B. V. N. Swami.

All the above are written and published by Rao Saheb B. Papiah Chetty, Secretary, Madras Sai Mandali, 55 Strotten Muthia Mudali Street, Madras. Price respectively annas.

- Sai Stava-being Telugu verses on Sai Baba by Satavadanam Doma Venkatsami Gupta. Price 2 ans. Available as above
- Yoga Sadhana-Sri Rama Jayam-Sri Aurobinds Jayam and published by Kulapati P. A. Subramania Iyer, 84, Big Street, Triplicane, Madras.
- 7. Home of Peace for Crippled and Disable Children-Set of papers relating to the-at A. Annavaram, via Tuni, E. Godavari, S. India.

The first three books furnish for the Telugu readers, a cheap and easy means of getting acquainted with India's sacred classes. The fifth will fill the Telugu readers with deep devotion to Sai and thus benefit him alike in temporal and spiritual matters.

B. V. N.

The Sixth-As war conditions have reduced the resources of the Home, benevolent people may kindly send what they like to the House at Sunavaram (East Godavari Dt.) M. S. M. Rly. "This is just what Baba would say is serving Him, for He is in the criple as in other creatures."

#### JOURNALS,

- Theosophy in India-(Convention Number) Dec. 1939. Published by Theosophical Head Quarters at Benares.
- 2. The Theosophist-For January & February 1940. Advar (Madras)
- 3. Kalpaka-For 1939-1940.
- Vision-For 1939-1940 January and February. By Anandasram Kanchangad, S. I. R.
- 5. Kashmir Times-3rd February to 2nd March 1940 (Srimagar.)
- 6. Kaiyan-Kalpataru, Gorakhpur-for Jany. Fbry. and March 1940.



## EXPERIENCES.

Elgin Road P. O., Calcutta, 29-12-1939.

"A" attach here a few sheets giving a brief account of the experiences of my family in regard to Shri Sai Baba for insertion in the next convinient issue of the Sai Leela Magazine.

Yours faithfully, 'A' C/o, Editor.

For some time, ever since I read Narsimhswami's and Pradhan's books on Sai Baba, I have been desirous of relating to the readers of this magazine, the experiences of my family of the great Saint of Shirdi. It was only today that by the chit system I obtained Baba's permission to have them recorded here. My sole object in doing this is to enable other devotees of Baba to share my faith in him and to have the firm conviction that once a devotee touches his feet, Baba never forgets him. For obvious reasons, however, I do not wish to give out my name at present and reserve this for a future opportunity.

In 1916 an elder brother of mine fell into the hands of Christian missionaries and the consequences thereof may be more easily imagined than described. The pity of it was that this brother was very religious and it was evident he had fallen into wrong hands. This was a great shock to my father who had built all his hopes on that son and the natural reaction was a craving for spiritual comfort. The need of it was felt more as increasing financial and domestic difficulties made the burden heavier. It was thus he came in contact with the late Hari Sitaram Dixit and through him with Shri Baba at once came to his rescue. A husband now a Sai Baba. well-known doctor in Bombay was found for my grown up younger sister and at the marriage Dixit was specially sent down from Shirdi by Baba as his representative, and a small photo of himself was presented by Baba to the bride. My father in his extreme faith wanted every one of his family to get his Guru's blessings and so all of us by turn went to Shirdi, including the brother who was converted to Christianity. A younger brother also who had a major operation in his left leg was partially cured through Baba's grace

and, although part of his complaint still persists, today he has a decent job and, what is strange to say, has taken up the responsibilities of the family.

Early in 1918 the brother who had turned Christian died a premature death, writing a letter to my father before the end, begging for his forgiveness. My father was so affected by the death of this favourite child of his that again he turned to Baba for comfort. And for a whole week after we received the sad news Baba in the form of a Mohammedan Harlakhi (Faquir) came to our place every morning and spoke something to my father which gave him imenense spiritual satisfaction. In fact, he was being prepared for his own and which took place a month before Baba's Mahasamadhi. Baba appeared to him at his death-bed and him the final consolation he needed so much.

And now came for us, the mother and two sons, a series of misfortunes and a dark period during which, however, mysteriously Baba constantly gave us his protection. Looking back over that period I wonder how we could ever have got without Baba's unseen aid and help at every time, and often through unknown sources.

In April 1918 I had the good fortune of falling at Baba's feet in the Masjidat Shirdi and although I was only seventeen at that time, I was felt such devotion in his presence that it is almost impossible to describe exactly my feelings. Suffice it to say that visit left a life-long impression on me.

From 1918 to 1924 Baba saw to it that we were never without some spiritual guide and so it was that we frequently were at Siddharood Swami's Math in Hubli. Whenever I touched his feet I sensed Baba in him and actually always addressed and prayed to him as Sai Baba and in Mahratti and not Kanarese, his ordinary language.

In 1921 I had a serious mental illness when my life was despaired of and suddenly an educated Yogi, M. A., turned up at the small town I was staying, gave me an ordinary amulet and

immediately cured me. My mother told me that this man must have been Baba's agent for he disappeared as mysteriously as he had come.

In 1926 with Siddharood's blessing or rather Baba's blessing as I would prefer to call it I secured my present excellent job in Calcutta. A few years later my younger brother also secured desent employment in Bombay.

And now having given as enough for a living Baba started the preparation of his spiritual career for me

In 1936 my mother who was at Upasanni Baba's Ashram at Sakori sent for me. I took his darshan and so, after a lapse of 18 years, re-visited Shirdi. I reached the old spot in the Masjid alone and fill weeping at Baba's feet, praying to him for future guidance and yet more faith in him.

In 1937 my mother lay seireusly ill at sakori and all her family gathered round her for what we considered was the end. At that time Sakori Maharaj gave her a discourse on her Bhakti and actually said "I have seen many devotees cane here but have yet to see another like you." He blessed us all and strength to say, my mother whom we carried all the way to Bombay in a most danger ous condition, recovered miraculously she herself says that this is due to Baba's grace.

From 1937 onwards I decided that I must sense Baba more intimately and so I earnestly prayed to him for light and guidance. And this did come. Without being able to read books other than in English, I was led into buying the works of Swami Vivekananda; a Madrassi monk in the Advaita Ashram here actually pointed out to me what books. I should purchase. I went through those Prevently, particularly the celebrated lectures on. "My Master". "Pavhari Baba of Ghazipur" and "Dnyan Yoga". I then resolved I must know something more of my one Guru. I wrote to Mr. Kharkar for a copy of B. V. N. Swami's book on Sai Baba. In all this I could see the hand of Baba guiding me.

From Rao Bahadur Pradhan's book I learnt that all the books I had already selected were those recommended by Mr. Turkhud in his "Appeal to the Western Tourist."

In recent week, at home and in the office, at all times and at all hours, I have been experienciong in an ever-increasing degree Baba's constant care and solicitude for me. I am actually, as it were shown daily what passages from the various religious books I should read and hav. I should ponder over them.

I feel very much indebted to B. V. N. Swami's excllent books and I almost daily go over Prof. Narke's experiences which he has with such faith, EVUSAGE and devotion reated in this book.

I earnestly pray that copies of this book to circuleted over a wider area and that they may bring spiritual consolation and comfort to hundreds of other devotees.

If there is one thing I have realised in Baba it is that ignorance of Marathi, Sanskrit, the Puranas & the thousand and one ceremonies that are so common to our religion is no impediment or obstacle to a firm faith and devotion in one's Guru. To the Madrasi and other non Marathi speaking devotees of Baba I can without hesitation affirm that what little I have been able to gather from him is through the medium of English alone, says Vivekananda in his lecture on "My Master".

Spirstuality can be transmitted firm are soul to another just as easily as a flower can be given "

One touch, are glauce can change a whole life"

These words are literally time of Sai Baba. They were true when he was in his physicial body. They are still true in the place when lie his hallowed remains,

CALCUTTA

29th December 1939.

tatement of Dr. Ramaswamy lyengar, Brahmin aged 49, Ayurvedic hysician, residing at Narayan Mudali Street, Madras.

6th May & 22nd June 1938.

Having heard of the greatness of Sri Sai Baba, I went along with Mr. Subbiah Chettiar (now Rao Sahib Subbiah Chettiar) to Shirdi and reached it on 27.4-1938.

On the way I considered that Shirdi being as sacred a shrine as Kasi or Rameswaram, I should signalise my visit thereto and render t fruitful, by a vow of solemn abstinence from using betel and nut pansupari) and finally resolved that from the time I leave Shirdi I should not chew betel. This is a great sacrifice, as the habit of chewing betel has been with me eversince I was a boy, and I would chew several times every day.

I left Shirdi in a bullock cart along with Mr. Chettiar on the morning of 28th April. As we were seated in the cart, Mr. Chettiar chewed betel; and the temptation so far overpowered me as to make me think that I might postpone my vow of abstinence and begin it only from the time I reached Madras. So I took up my betel basket and merrily chewed away. As soon as I started chewing, I found that my tongue was pricked. The limesmear (chuna) coating the betel sometimes pricks the tongues of inexperienced novices in chewing. But my tongue was used to it for decades and had become quite deadened and thick. So the pricking was a surprise; I did not mind it, however; and I had a hearty chew. In half an hour, I noticed the state of my tongue and mouth. The whole of the interior of the mouth including the tongue had got thoroughly inflamed, which is a phenomenon unprecedented in my 40 years history of chewing. Thereafter, chewing was entirely out of the question-not merely chewing betel, but also chewing of solid food even though free from acidity or pungency. From that time for eighteen days I was compelled by the state of my mouth to abstain from betel and also from all forms of solid food; and I had to live on milk. Now look at Mr. Chettiar's state and the wonder grows greater. He chewed the same betel and used the same chuna, and he had no inflammation or other trouble. But he had not made a vow to give up chewing betel, as I had.

Very soon after this chewing experience—say in about an hour, I had another experience. I had taken out my chewing outfit, namely a small chewing basket for the betel and nut and a silver crucible containing lime (chuna) in the carriage and left it there near Mr. Chettiar. I just went out to purchase some betel and other articles in the Rahata Bazaar, and returned in a few minutes. I wanted to find my betel box and looked for it. Lo and behold! the betel box was missing and also the crucible. No thief could have come there, the articles being close to Mr. Chettiar. Yet inspite of repeated search, the articles could not be found.

Both the above incidents clearly showed me that Baba is a living force; that He is a kind father guarding. His children, the devotees,—even the rawest recruits like myself, with affectionate yet strict watchfulness; that he promptly punishes and checks any flagrant violation of vows solemnly made to him, and so arranges the circumstances and environment of His children as to make further disobedience on their part impossible—in their own interests. I have been taught a very severe lesson; and from the above data, I never again violated my vow. Baba thus gave me increased faith in Him and strength of mind to carry out the vows I make. Before this visit the hearsay information I had of Baba's greatness and kindness left but a feeble impression on my mind. But with the actual experience conferred on me, the impressions I have of Baba are vivid and powerful and will last a life time. I now concentrate all my japa and meditation on Baba alone.

+ + +

25 June 1938.

### Statement of Rao Sahib Subbiah Cheftiar, aged 35, Merchant, Madras and Nellore.

I had read through my brother in-law, Rao Sahib B, Papaiya Chettiar's Telugu book on Sai Baba and I started on 25th April last from Madras and reached Shirdi on 27th. But before that had clear proof that Baba was assisting me to go to his feet. The proofs are these:-

On 24th April, about 8 P. M., I was feeling sorry that I could at go up to Shirdi, though I had long been desirous of doing so uddenly my brother-in-law, Rao Sahib Papaiya Chettiar said, Let us look into the almanac. If tomorrow be an auspicious and attable date for you and your wife to start, we should take it that taba wants you to go at once. Else it will be long deferred" at once we examined the almanac. The very next day 25-4-1938 and that alone was found the proper time for starting. So I wired to once to my father-in-law at Chittoor to come the next day to fadras along with my wife.

My father-in-law, in ignorance of the wire which had not eached him till 8 A. M. the next day (25-4-1938) had determined on going alone on 25th instant by the motor bus which haves Chittor at 7 A. M. for Madras. He tried to catch that bus, but there was something wrong with the bus; and it could not leave hittor at the fixed hour of 7 A. M. My father-in-law was forced wait on for 2 hours. Meanwhile my wire reached him. Then took his daughter (my wife) along with him to the bus and a little later, i. e., about 9 A. M. the bus which had been fully be paired started and reached Madras by 2 P. M. Hence my wife and I were enabled to start on 25th night, which was the only suitable time for our starting on this piligrimage. If my wire had not reached my father-in-law that morning, my wife would not have come to Madras in time for my trip.

We reached Shirdi on 27th just in time to have a look at the mortal remains of Bhau Kumbhar, a very highly advanceds sevotee (of Sri Sai Baba) who was revered by devotees for his oly poverty, his vyragic and selfless service to all.

Another great devotee of Baba that we saw at Shirdi was bdul, who twice or thrice blessed us and especially my wife, tating that all evil influences that afflicted her disappeared from pat date (27-4-1938). We returned to Madras on 30-4-1938.

At first we could not make out the significance of Abdul's lessing. But after our return, my wife found that the menstrual

pains that had formerly afflicted her, had ceased and her health has greatly improved since then. As for myself, hy Baba's grace, I got the title "Rao Sahib" on 9-6-1938 i. e., in the birth day honours list.

Doctor Ramaswamy Iyengar accompanied us on this journey. We noticed the remarkable proof of Baba's dealing with him for his violation of the vow to abstain from chewing betel. The doctor's mouth became thoroughly inflamed, while I who chewed along with him had not suffered the least injury from chewing. The loss of his betel basket and lime crucible in the cart was equally mysterious and served to confirm our view that Baba who punished the first breach of vows prevented the repetition of such breaches for an appreciable time.

(Sd) C. Subbiah Chetty.

x x x x

### Satavadhani Doma Venkatasami Gupta, Teacher, Madras, says:---

In a certain matter which was of extreme importance in my monetary affairs, I had a wonderful manifestation of Baba's help. The question had to be decided by a high official whose sympathies; were beyond being approached for. Yet I tried, but in vain. Then I felt that my only resource was Baba and without a moment's fresitation, surrendered myself to him. The effect was magical. Two days later information was communicated to me that the Officer's decision was in my favour. Thanks to Baba. I see His Divine hand in it so clearly.

I applied for a position in my professional way. It was one of distinction and profit. Proposals went in my favour. But a formidable opposition arose from a competitor of the other sex equipped with apparently more claims. I was very much worried. But there was nothing that I could do except praying to Baba whose protection I enjoyed, so many times before. With Baba in my mind I interviewed the authorities, who assured me that my position was safe and that there was one contingency in which the post might not arise. In a couple of days orders were communicated to me, overcoming all obstacles and contingencies.

Some eight or ten days back, I lost a book of entries. I was very much worried over it. I tried my best to enquire of all and sundry, where it could possibly have gone. Among those I asked was my friend, Mr. M. He was not aware of the whereabouts of that book and said so. Next I prayed to Baba and was singing a song about Him. At 2 p. m. three days back even as I sang the Sai Mangalam, some one ran up and said that the register had been discovered among the books, registers and papers taken away from a table by M. and he gave it to me. Sri Sai has thus come to my rescue and saved me a lot of worry and trouble with others.

 $\times$   $\times$   $\times$ 

## N. K. Rajagopalachar, L. M. P. Doctor, (aged 37) Rajaji St., Nellore; says:

Mr. C. Subbiah Chetty presented me last year a coloured picture of Sai Baba. I hung this up in my "Nursing Home" and then forgot about it. Months later, Baba appeared before me in my dream and merely stood before me saying nothing. His two legs had numerous pointed ulcers from the knees downwards. When I woke up in the morning, I recollected the dream and tried to discover what it meant. I could not make out anything. Then I went to my Nursing Home and found that in Baba's picture (which had no tin protection at the back) ants had entered and covered up both the legs of Baba with earth and other matter, from the knees down-wards. I had the picture cleaned and reframed with tin and hung it up again.

Sometime thereafter an old Brahmin visited my house when I was away; and was insisting on having his meal there at once i.e. even before I returned home. Though my wife was unwilling at first to comply with his demand, still the peculiarly strange

appearance and insistance of the visitor that he would dine only at my house and not elsewhere and only then and not some hours later, and (b) his eyes that glittered like Baba's, despite his age made her change her mind and give him a meal. At the end of the meal, he started away with his cash and a savings bank deposit book showing Rs. 600/- and odd to his credit and promised to turn up later. After I returned home from my professional rounds, I learnt all these facts and sent several people to search the town for him and to bring him to me. But he was nowhere to be seen.

Later than this and about two months back, fatal cases occured one after another in the "Nursing Home". I was much depressed. I overhauled the beds, whitewashed the place and put up the beds again, this time labelling them as "Sai Baba Bed No. 1" and "Sai Baba Bed No. 2" etc. After this, my mishaps did not recur. By Baba's blessings, I and my family are getting on very well.

+ + +

Mr. Swaminath Aiyer, Ayurvedic Doctor, 19, Town Hall Road Madras, writes to Mr. S. N. Kharkar, Hony. Secy. as follows or 23-11-38:—

The remittance of Rs. 100/- by M. O. this day is of the amount I have received as remuneration from a Mahomedan friend of mine on account of his success in an appeal. The appeal was prepared by me and at that time he promised to pay me this sum, if he succeeded. But as I am a staunch devotee of Sri Sai Baba (though I had not the good fortune to see Him when He was in flesh and blood) had told my friend at the time that the amount will be paid to Shri Sai Baba Sansthan Charity. As I am in receipt of the amount just now I am remitting the same to you to be utilized for the Charitable purpose for which it would have been utilized by the Master of Masters Himself (Shri Sai Baba if He were now in human form). I therefore leave it to you to act in the manner best suited.

×

Χ.

×.

Mr. T. Balanagi Reddi, Reddi St., Old Town, Anantapur, writes to Mr. S. N. Kharkar, Hony. Secy. as follows on the 28-11-39:—

There was a civil litigation which was pending for the last 11 years. We had failed in all courts and there was no chance of anything remaining for mere maintainance. After we turned to "Sri Saibaba Sadguru" it has now become possible to retain some property for livelihood. The litigation was launched in the name of my wife P. Subhamma. She wants now to join Sri Sai Sansthan as a permanent member for life. She it seems had bowed to act thus in the beginning and achieved it. The case has become some 10 days old and without much delay she is sending the amount of Rs. 100/-. Please accept and make her a life long member of the esteemed Sansthan. As soon as we get back the property after debiting all debts, we as a whole family are going to join as members We will be three in number to be joined as soon as bright days commence.

## MADRAS DEVOTEES' EXPERIENCES

(Continued)

An esteemed Judical Officer writes to B. V. N. Swami on 24-2-40 thus:—

My wife is better and I trust it is all due to Sri Baba's grace.

You will be surprised to hear the following incident. You remember that when you were here you wrote to the Sansthan to send me a Tin of Abhishekam water for being used by my wife. It was received within a few days after you left and a portion of it was used every day for being poured on my wife's head. After some time it had to be stopped. But the tin containing the Abhishekam water was kept on the table for a number of months. And last month it was removed to the almirah and kept there. Yesterday, when my second daughter thinking that it was a tin of oil took it, she found something trickling out and when she turned it she found a big hole through which the little finger could pass and then some quantity of water came out. Then she poured the whole water into a vessel. It was surprising that the tin which was nearly 3/4th full with water in it and with a whole at the bottom through which a finger could pass could have retained the water in tact all these days; and the further surprise was that the water was as good and clear without any kind of smell and tasty as it was when it was originally. It has created a very great impression on the children and I had the whole thing poured on my wife's head this morning. I am writing this to you because you would be interested in knowing this.

I am continuing the reading of the Ashtothram though there have been some interruptions on some days.

Evidently, the incident about the Theertham is to infuse faith Otherwise, I fail to see why there could have been a hole at the bottom of a tin which was received in tact when no one has interfered with it and was merely kept, on a marble table for some time and then in a wooden almirah.

S. N. Rangasamier, Thumba Chetty Street, Madras, writes § B. V. N. Swami thus:—

On 24-2-1940 my elder sister had a sudden attack of choler. She had 25 to 30 motions. We were very anxious. At midnig I applied Sri Sai Baba's udhi on her face, and prayed to Baba for cure, and vowed I would send 3 Rs. as vow money, if she is cure. At once the motions stopped, I have sent herewith Rs. 3 as vowed.

#### List of books about Shri Sai Baba.

Madras books available at Sai Samsthan, Shirdi, Rahata P. O.

| nd with:—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Rao Saheb B. Papaiya Chetty, 55, Stroten Muthia Mudal Street, Madras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Introduction to Shri Sai Baba by B. V. N. Swami                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| English, Malayalam, Tamil, Telugu, Canarese & Urdu 0-2-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Experiences of Devotees of Shri Sai Baba by                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| B. V. N. Swami (English) part 1 0-4-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 0.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (in Tamil) Dout 1 0.4.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Madras Devotee's Experiences (English) 0-4-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| The above three English books bound in half calico 0-12-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ,, ,, in wrapper 0-10-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Namawali (i. e- 108 names of Sai Baba) In Sanskrit,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Telugu, Tamil, Malayalam, Cararese each 0-0-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Sai Leela (in Telugu) by Rao Saheb B. Papaiya Chettiar. 0-8-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Sai Stava (,, ) by Satavadani Doma Venkatswamy Gupta. 0-2-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Sai Sadgeeta (Tamil) songs set to music by Sow. S. Rajam 0-1-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Sai Sangita Kirtan (") by Sow Amritam 0-1-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Sai Pooja Vidhi in Tamil for Sanskrrt 0-1-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Sai Manasa Pooja (Sanskrit) 0-1-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| r Gujrathi.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| "Guru Smriti," "Manache Shloka" & "Hari Path" write to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Mr. Wamanrao Prangovind Patel, Head master, Society School,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Umreth Dist. Kaira.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| AT TO THE REPORT OF THE PARTY O |
| or Old issues                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| of Sai Leela, the Satcharit by Dabholkar, (Marathi verse) Rs. 3-8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Kekavali with Yeshoda Pandurang notes. (Marathi), Rs. 2, Rao                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Bahadur M. W. Pradhan's book "Sai Baba of Shirdi" (English),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Re-1 /- Kirtan, Datta, Nanasaheb Chandorkar, Punyatithi, Akhy-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ans, all in Marathi, by Mr. B. V. Deo, B. A., Independent issues                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| of Sai Leela containing lives of Dikshit, Mhalasapati, Chandorkar,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| the Dwarkeswami Sanshodhan, Sagunopasona, (Marathi Bhaja                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| pavali), write to Mr. R. R. Samant, Hony. Treasurer, 45, Turner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Tite to Mr. D. V. Sambare, Teipal Road, Vile-Parle and to Rao Theb B. P. Chetty, 55 Strothen Muthia Mudali Street, Madras.

Road, Bandra, Bombay, 20.

coloured pictures of Sai Baba:---